# НАВСЕГДА ПОВЕНЧАТЬСЯ С ЛЮБОВЬЮ

**О смысле человеческой жизни .**

Почти всех людей страшит слово "смерть". В нынешнем "веке отрицания" и неверия в то, что есть Бог, и что будет Всеобщее Воскресение всех мёртвых, и будет Страшный Суд Христов, люди стараются не думать об этом.

Жизнь быстра и скоротечна. **И имеет ли она вообще смысл, и если да – то какой именно? В чём он?** Или жизнь есть просто бессмыслица, никчемный процесс естественного рождения, расцветания, созревания, увядания и смерти, как всякого другого органического существа?

Год проходит за годом, десятилетия за десятилетиями и вот... наступает страшная минута, на пороге стоит смерть, тобою промотано всё, нет добрых дел за душой, нет веры, нет молитвы и в страхе, "с пустым пакетом в руках" заканчивается твоё земное существование?

Всех людей: бедных и богатых, добрых и злых, хороших и плохих объединяет одно - неминуемая смерть. Человек приходит в мир, проживает жизнь и уходит. Но неужели жить ради того чтобы умереть и есть жизнь? Не лучше ли тогда вообще было бы не рождаться? Прийти в мир полный скорбей, болезней и разочарований, пожить некоторое количество лет и раствориться в ни что, это ли жизнь?

ОТКРОВЕНИЕ о Боге говорит: *«Бог есть любовь», «Бог есть свет, и нет в Нем никакой тьмы*» (1 Иоан. 4, 8; 1, 5).
Как трудно нам, людям, согласиться с этим. Трудно потому, что и наша личная жизнь, и окружающая нас жизнь всего мира свидетельствуют, скорее, об обратном.
На самом деле, где же этот свет любви отчей, если все мы, подходя к концу своей жизни, вместе с Иовом в горечи сердца осознаем: *«Лучшие думы мои, достояние сердца моего, разбиты. Дни мои прошли; преисподняя станет домом моим... где же после этого надежда моя?», и то, что от юности тайно, но сильно искало сердце мое, «кто увидит?»* (Иов. 17, 11-15).
Сам Христос свидетельствует, что Бог внимательно промышляет о всей своей твари, что ни одна малая птица не забыта Им, что Он заботится даже об убранстве травы, и что о людях его забота еще и несравненно большая, что «*у нас и волосы на голове все сочтены»* (Мф. 10, 30).
Но где же этот внимательный до последней мелочи промысл? Все мы подавлены зрелищем неудержимого разгула зла в мире. Миллионы жизней, часто едва начавшихся, прежде, чем достигнуто самое осознание жизни, с невероятной жестокостью вырываются. Итак, зачем же дана эта нелепая жизнь? И вот, жадно ищет душа встречи с Богом, чтобы сказать ему: Зачем Ты дал мне жизнь? ... Я пресыщен страданиями: тьма вокруг меня; зачем Ты скрываешься от меня? ... Я знаю, что Ты благ, но почему Ты так безразличен к страданию моему?
Почему Ты так... жесток и беспощаден ко мне?
Я не могу Тебя понять! («Православная библиотека»)

*Никто ещё не подписывал с Богом контракт о том, когда ему умереть. Бог забирает каждого человека в наиболее подходящий момент его жизни, забирает особым, только для него пригодным образом — так, чтобы спасти его душу. Если Бог видит, что человек станет лучше, Он оставляет его жить. Однако, видя, что человек станет хуже, Он забирает его, чтобы его спасти…*([Паисий](http://www.inpearls.ru/%D0%9F%D0%B0%D0%B8%D1%81%D0%B8%D0%B9) Святогорец).

Для тех кого мучает вопрос жизни и смерти, о смысле или полной бессмыслице их , чтобы как то разобраться в вопросе существования человечества, давайте сначала просто прочтём первые три главы из Библии.

**Глава 1.**

*1 В начале сотворил Бог небо и землю.**2 Земля же была безвидна и пуста, и тьма над бездною, и Дух Божий носился над водою.**3 И сказал Бог: да будет свет. И стал свет.**4 И увидел Бог свет, что он хорош, и отделил Бог свет от тьмы.**5 И назвал Бог свет днем, а тьму ночью. И был вечер, и было утро: день один.**6 И сказал Бог: да будет твердь посреди воды, и да отделяет она воду от воды.**7 И создал Бог твердь, и отделил воду, которая под твердью, от воды, которая над твердью. И стало так.**8 И назвал Бог твердь небом. И был вечер, и было утро: день второй.**9 И сказал Бог: да соберется вода, которая под небом, в одно место, и да явится суша. И стало так.**10 И назвал Бог сушу землею, а собрание вод назвал морями. И увидел Бог, что это хорошо.**11 И сказал Бог: да произрастит земля зелень, траву, сеющую семя дерево плодовитое, приносящее по роду своему плод, в котором семя его на земле. И стало так.**12 И произвела земля зелень, траву, сеющую семя по роду ее, и дерево, приносящее плод, в котором семя его по роду его. И увидел Бог, что это хорошо.**13 И был вечер, и было утро: день третий.**14 И сказал Бог: да будут светила на тверди небесной для отделения дня от ночи, и для знамений, и времен, и дней, и годов;**15 и да будут они светильниками на тверди небесной, чтобы светить на землю. И стало так.**16 И создал Бог два светила великие: светило большее, для управления днем, и светило меньшее, для управления ночью, и звезды;**17 и поставил их Бог на тверди небесной, чтобы светить на землю,**18 и управлять днем и ночью, и отделять свет от тьмы. И увидел Бог, что это хорошо.**19 И был вечер, и было утро: день четвертый.**20 И сказал Бог: да произведет вода пресмыкающихся, душу живую; и птицы да полетят над землею, по тверди небесной.**21 И сотворил Бог рыб больших и всякую душу животных пресмыкающихся, которых произвела вода, по роду их, и всякую птицу пернатую по роду ее. И увидел Бог, что это хорошо.**22 И благословил их Бог, говоря: плодитесь и размножайтесь, и наполняйте воды в морях, и птицы да размножаются на земле.**23 И был вечер, и было утро: день пятый.**24 И сказал Бог: да произведет земля душу живую по роду ее, скотов, и гадов, и зверей земных по роду их. И стало так.**25 И создал Бог зверей земных по роду их, и скот по роду его, и всех гадов земных по роду их. И увидел Бог, что это хорошо.**26 И сказал Бог: сотворим человека по образу Нашему по подобию Нашему, и да владычествуют они над рыбами морскими, и над птицами небесными, и над скотом, и над всею землею, и над всеми гадами, пресмыкающимися по земле.**27 И сотворил Бог человека по образу Своему, по образу Божию сотворил его; мужчину и женщину сотворил их.**28 И благословил их Бог, и сказал им Бог: плодитесь и размножайтесь, и наполняйте землю, и обладайте ею, и владычествуйте над рыбами морскими и над птицами небесными, и над всяким животным, пресмыкающимся по земле.**29 И сказал Бог: вот, Я дал вам всякую траву, сеющую семя, какая есть на всей земле, и всякое дерево, у которого плод древесный, сеющий семя; - вам сие будет в пищу;**30 а всем зверям земным, и всем птицам небесным, и всякому пресмыкающемуся по земле, в котором душа живая, дал Я всю зелень травную в пищу. И стало так.**31 И увидел Бог все, что Он создал, и вот, хорошо весьма. И был вечер, и было утро: день шестой.*

**Глава2.**

1 *Так совершены небо и земля и все воинство их.
2 И совершил Бог к седьмому дню дела Свои, которые Он делал, и почил в день седьмый от всех дел Своих, которые делал.
3 И благословил Бог седьмой день, и освятил его, ибо в оный почил от всех дел Своих, которые Бог творил и созидал.
4 Вот происхождение неба и земли, при сотворении их, в то время, когда Господь Бог создал землю и небо,
5 и всякий полевой кустарник, которого еще не было на земле, и всякую полевую траву, которая еще не росла, ибо Господь Бог не посылал дождя на землю, и не было человека для возделывания земли,
6 но пар поднимался с земли и орошал все лице земли.
7 И создал Господь Бог человека из праха земного, и вдунул в лице его дыхание жизни, и стал человек душею живою.
8 И насадил Господь Бог рай в Едеме на востоке, и поместил там человека, которого создал.
9 И произрастил Господь Бог из земли всякое дерево, приятное на вид и хорошее для пищи, и дерево жизни посреди рая, и дерево познания добра и зла.
10 Из Едема выходила река для орошения рая; и потом разделялась на четыре реки.
11 Имя одной Фисон: она обтекает всю землю Хавила, ту, где золото;
12 и золото той земли хорошее; там бдолах и камень оникс.
13 Имя второй реки Гихон: она обтекает всю землю Куш.
14 Имя третьей реки Хиддекель: она протекает пред Ассириею. Четвертая река Евфрат.
15 И взял Господь Бог человека, и поселил его в саду Едемском, чтобы возделывать его и хранить его.
16 И заповедал Господь Бог человеку, говоря: от всякого дерева в саду ты будешь есть,
17 а от дерева познания добра и зла не ешь от него, ибо в день, в который ты вкусишь от него, смертью умрешь.
18 И сказал Господь Бог: не хорошо быть человеку одному; сотворим ему помощника, соответственного ему.
19 Господь Бог образовал из земли всех животных полевых и всех птиц небесных, и привел к человеку, чтобы видеть, как он назовет их, и чтобы, как наречет человек всякую душу живую, так и было имя ей.
20 И нарек человек имена всем скотам и птицам небесным и всем зверям полевым; но для человека не нашлось помощника, подобного ему.
21 И навел Господь Бог на человека крепкий сон; и, когда он уснул, взял одно из ребр его, и закрыл то место плотию.
22 И создал Господь Бог из ребра, взятого у человека, жену, и привел ее к человеку.
23 И сказал человек: вот, это кость от костей моих и плоть от плоти моей; она будет называться женою, ибо взята от мужа.
24 Потому оставит человек отца своего и мать свою и прилепится к жене своей; и будут одна плоть.
25 И были оба наги*, *Адам и жена его, и не стыдились.*

# глава 3

*1 Змей был хитрее всех зверей полевых, которых создал Господь Бог. И сказал змей жене: подлинно ли сказал Бог: не ешьте ни от какого дерева в раю?
2 И сказала жена змею: плоды с дерев мы можем есть,
3 только плодов дерева, которое среди рая, сказал Бог, не ешьте их и не прикасайтесь к ним, чтобы вам не умереть.
4 И сказал змей жене: нет, не умрете,
5 но знает Бог, что в день, в который вы вкусите их, откроются глаза ваши, и вы будете, как боги, знающие добро и зло.
6 И увидела жена, что дерево хорошо для пищи, и что оно приятно для глаз и вожделенно, потому что дает знание; и взяла плодов его и ела; и дала также мужу своему, и он ел.
7 И открылись глаза у них обоих, и узнали они, что наги, и сшили смоковные листья, и сделали себе опоясания.
8 И услышали голос Господа Бога, ходящего в раю во время прохлады дня; и скрылся Адам и жена его от лица Господа Бога между деревьями рая.
9 И воззвал Господь Бог к Адаму и сказал ему: где ты?
10 Он сказал: голос Твой я услышал в раю, и убоялся, потому что я наг, и скрылся.
11 И сказал: кто сказал тебе, что ты наг? не ел ли ты от дерева, с которого Я запретил тебе есть?
12 Адам сказал: жена, которую Ты мне дал, она дала мне от дерева, и я ел.
13 И сказал Господь Бог жене: что ты это сделала? Жена сказала: змей обольстил меня, и я ела.
14 И сказал Господь Бог змею: за то, что ты сделал это, проклят ты пред всеми скотами и пред всеми зверями полевыми; ты будешь ходить на чреве твоем, и будешь есть прах во все дни жизни твоей;
15 и вражду положу между тобою и между женою, и между семенем твоим и между семенем ее; оно будет поражать тебя в голову, а ты будешь жалить его в пяту.
16 Жене сказал: умножая умножу скорбь твою в беременности твоей; в болезни будешь рождать детей; и к мужу твоему влечение твое, и он будет господствовать над тобою.
17 Адаму же сказал: за то, что ты послушал голоса жены твоей и ел от дерева, о котором Я заповедал тебе, сказав: не ешь от него, проклята земля за тебя; со скорбью будешь питаться от нее во все дни жизни твоей;
18 терния и волчцы произрастит она тебе; и будешь питаться полевою травою;
19 в поте лица твоего будешь есть хлеб, доколе не возвратишься в землю, из которой ты взят, ибо прах ты и в прах возвратишься.
20 И нарек Адам имя жене своей: Ева, ибо она стала матерью всех живущих.
21 И сделал Господь Бог Адаму и жене его одежды кожаные и одел их.
22 И сказал Господь Бог: вот, Адам стал как один из Нас, зная добро и зло; и теперь как бы не простер он руки своей, и не взял также от дерева жизни, и не вкусил, и не стал жить вечно.
23 И выслал его Господь Бог из сада Едемского, чтобы возделывать землю, из которой он взят.
24 И изгнал Адама, и поставил на востоке у сада Едемского Херувима и пламенный меч обращающийся, чтобы охранять путь к дереву жизни.*

**Кто есть Бог ?**

 По прочтении этих первых трёх глав Библии , невозможно не удивиться безграничности Божественной Любви. Сотворившего сначала весь невидимый мир, а затем и видимый, который мы все видим и ощущаем , сотворено всё в Любви и Красоте.

Человек способен видеть неописуемую красоту всего окружающего нас мира. Каждый цветочек, каждая травинка, птичка или жучок…всё исполнено божественной красотой и премудростью. И звёздное небо, горы и водопады, голубые озёра, реки и моря, облака и леса, и всё что их наполняет…Всего и не перечесть и слов и времени не хватит выразить всё хоть как то, нашим ограниченным языком.

### Много краше и обильнее выглядит мир невидимый, который от нас теперь сокрыт по известным причинам. Земной мир мы как то ещё можем скудно выразить нашим словом, но чтобы описать невидимый духовный мир, не найдётся ни слов на земле, ни того с чем бы можно было сравнить .

Имя сотворившему Художнику – Бог, Творец, Любовь, Красота….

Для чего же Он создал мир, а затем и человека? Чтоб как то ответить на эти два вопроса, мы станем прибегать к божественным словам Самого Господа Иисуса Христа и к словам его святых угодников , и к современным мыслителям.

Бог, в которого мы верим, и которому мы верим, – есть Бог любви.

Святые отцы сравнивали божественную Любовь с доверху наполненной чашей. Божественная Любовь не помещается в этой чаше, начинает переливаться через край. Избыток божественной Любви и есть главная причина сотворения нашего мира.

Свт. Филарет Московский говорит:

**«**По бесконечной благости и любви Своей Бог желает иметь благодатных причастников славы Своей. Слава даруется от Него, приемлется причастниками, возвращается к Нему, и в этом, так сказать, круговращении славы Божией, состоит блаженство, жизнь и благобытие твари».

 «Должно веровать, что Бог будучи благ и преблаг, хотя Сам в Себе пресовершен и преславен, сотворил из ничего мир, дабы и другие существа прославляя Его, участвовали в Его благодати». «Православное исповедание» (часть 1, вопр. 8):

Любовь легла в основу мироздания. Библия говорит, что вселенная произошла не в результате какого-то физического закона, но появилась как следствие любви Божией. Любовь не живет для себя, а для других. Она не ищет блага себе, а ищет блага другому. В силу этого духовного закона появление мира видимого было продиктовано бесподобной любовью Божией к Своему единородному Сыну: "Ибо Им создано все, что на небесах и что на земле, видимое и невидимое... все Им и для Него создано; и Он есть прежде всего, и все Им стоит" (Кол. 1 гл.). (митрополит Иларион Алфеев)

**Бог есть Дух.**

 Сказано, что Бог есть Дух. А Дух – это разумное начало Вселенной.

Какова сокровенная природа Духа?

Господь Иисус Христос в беседе с самарянкой открывает нам истину о Боге:
**«Бог есть Дух, и поклоняющиеся Ему должны поклоняться в духе и истине»** ([Ин. 4:24](http://azbyka.ru/biblia/?Jn.4:24)).
Что это означает?
«Слово «Дух»... понятнее всего обозначает для нас непостижимое существо или естество Божие».

 Дух нелегко анализировать на нашем языке.

Нет в мире слов ,которыми можно было бы выразить Его. Для нас это – Н И Ч Т О , потому что Дух не есть что-то такое, что можно потрогать или даже увидеть, это даже не самая наитончайшая материя.
Говоря, что Бог есть Дух, мы тем самым утверждаем, что:
1) естество Божие невещественно, Богу не присуща даже самая тонкая материя.
2) Божественная природа непричастна ни малейшей сложности. По словам свт. Григория Нисского,
*«Божественная природа по своей сущности единопроста, единовидна, несложна»*

Писание говорит о том, что невозможно увидеть Бога и остаться живым, а также, что Бог есть Дух и Его никто никогда не видел. ... В Библии мы находим много людей, которые общались с Богом, но мы не видим людей, которые бы видели Его лицо.

"**Который обитает в неприступном свете, Которого никто из человеков не видел и видеть не может"** (1 Тим. 6, 16).

Самый полный ответ о Боге нам даёт Христова Церковь , что Бог есть Триединство. Отец, Сын и Дух Святой. Разобраться в этом и выразить нашим языком невозможно. Святые Отцы, исходя из того, что человек является образом Божьим, предлагают аналогию, которую приводит святитель [Игнатий (Брянчанинов)](http://azbyka.ru/otechnik/Ignatij_Brjanchaninov). *«Образ Троицы Бога, -* писал он*, - троица человек... Ум наш – образ Отца; слово наше – образ Сына; дух – образ Святого Духа... Ум без мысли существовать не может, и мысль без ума. Потому-то всякая мысль имеет свой дух».*

*Простейшее видение триединства –это солнце. Раскалённый шар, свет, тепло. Невозможно представить его без чего то.*

На вопрос: "Почему Бог любит?" - есть только один правильный ответ: потому, что любовь является Его Божественной Сущностью. Он не может не любить, - любовь в Его Божественной натуре.

"БОГ ЕСТЬ ЛЮБОВЬ". Эти три слова Святого Писания - самые драгоценные, какие когда-либо вышли из уст людей.

Можно с уверенностью сказать, что когда все другие истины и глубочайшие изречения людской мудрости исчезнут с мирового горизонта, эти три слова, как солнце Божественного откровения, будут сиять вечно.

Нет человека, который бы не хотел, чтобы его любили. Любовь нам нужна как воздух, как благоприятная среда, в которой мы можем всесторонне развиваться, творить, совершенствоваться. Что солнце - для мира материального, то любовь - для мира духовного.

**Три слова**

|  |
| --- |
| Человеческий язык имеет три слова, раскрывающие разные виды и проявления любви.Греческое слово **"эрос"** определяет любовь как страсть, любовь плотскую, животную, инстинктивную, биологическую, любовь, продиктованную гландами. Именно с этим видом «любви» мы сейчас более полно разберёмся.Потому что все фильмы, интернет, все сцены, сериалы…. все песни ныне воспевают и возвеличивают день и ночь только эрос, называя его «любовью». В наш век, век так называемой "свободной любви", "половой революции", "новой морали", любовь понимается и проповедуется как бесконтрольное удовлетворение разнузданных страстей, узаконение всяких половых извращений и всякого "растления похотью" (Быт. 6,11-12; 2 Петр. 2,12-14). Известный русский философ конца XIX века Владимир Соловьев очень точно заметил: «И ад, и Земля, и Небо с особым вниманием следят за человеком в ту роковую пору, когда в него вселяется Эрос». Как точно сказано! Именно в переходный период юноша , девушка, попадают в сложнейший выбор, где малая ошибка способна привести к жизненной катастрофе. И потому скорее не прав тот, кто называет словом «Любовь» физиологическую способность и животный инстинкт. Скорее это влюблённость. Может быть это какой то шаг к любви, но это не Любовь. Может именно поэтому и ад и земля и Небо смотрят на то, что выберет человек. Истинную любовь или подмену её ввиде плотского влечения полов. «Человек — это животное, призванное стать Богом» (св. Василий Великий).Можно предположить, что если в промысел Божий и входил способ плотского совокупления, то он не имел того страстного характера, который приобрел в падении. Такой бесстрастный образ зачатия мог быть достигнут первой парой в результате их духовного роста, зрелости.      «...Они (Адам и Ева) не имели понятия о рождении детей; а надлежало им сперва созреть, а потом умножаться» (Святитель Ириней Лионский)      Но если перейти к рассмотрению человека падшего, то нельзя не признать, что любовное стремление мужчины и женщины друг к другу – неискоренимая сила, и не учитывать ее нельзя. Сила эта вложена в человека Богом, но извращена грехом.      «Истребить половую страсть нельзя; ...так как пол дан человеку не какой-то темною силою, не злым началом в мире, а Самим Творцом, и дан для чего-то» (Архимандрит Киприан (Керн)     Раскрытие божественного замысла в силе полового влечения – задача наисложнейшая. Слишком высок потенциал творческой созидательной энергии в человеке, проявляющийся в эросе. Слишком трагичен результат действия этого потенциала в грешной душе. Человеческое тело существует не само по себе, оно находится в состоянии жизни до того момента, пока Душа соединена с ним. Душа создана Творцом разумной. И Ею то, а не телом, хотя и через тело, человек воспринимает все вокруг его окружающее. Тело - лишь орган действия Души. Душа обучается, получает знание, накапливает опыт, и, получив оное через тело, через него же передает все накопленное другим. Если Душа чистая, то дела человека добрые. Если же Душа погрязла в грехах, то дела человека злые. Но в отличие от животных, человеку в числе первых заповедей благословлено не просто плодиться и размножаться, но и владычествовать над всем живым и над всей землею (1, 26). Поселены были на небольшой площади ,под названием Эдем. Но должны были размножиться и заселить всю землю и возделывая преобразовать всю землю в Рай. Как и почему? Нам неведомо.Другое греческое слово - **"филия"** -характеризует любовь как душевное влечение, наблюдаемое между преданными друзьями. Это не что иное, как искреннее, чистое проявление душевных чувств человека к человеку. Может это и дорога к любви, но и это ещё не Любовь.Третье греческое слово - **"агапи"** . Оно выражает высшую степень привязанности, - любовь духовную, а не душевную и плотскую, - любовь святую, любовь Божию. Здесь в мире мы можем видеть что то подобное этой Любви на примере матери к своему дитю. Это чистое светлое чувство ближе всего к Любви Божией, но Божия несравненно больше, выше, глубже и невыразимей. Любовь к Богу это Страх Божий, не приводит в ужас, как **страх** **перед** тираном или диким зверем; наоборот, приближает к Богу и наполняет душу благоговейным трепетом. **Бояться** Бога **значит** **любить** Бога и служить ему всем сердцем, всей душой (Втор., 10, 12), избегать зла и неправды (Лев., 19, 14). Любовь к человеку – это страшиться даже в чем то малом обидеть его.Подлинная же духовная любовь у нас, между людьми, весьма редкостная вещь.**О человеке**В конце всех своих творений Бог сотворил Образ и Подобие Свое - человека. Из праха земного сотворил Бог его. И только этой твари Сам Бог Своими устами дунул в лицо Свой Божественный Дух. Имя этому первому человеку- Адам. Он сотворил их по образу и подобию Своему. То есть наделил свойствами, которыми обладает Сам: свободой, творчеством, разумом . волей и обладающим словом и мыслью. Всю Свою безграничную любовь Бог вложил в творение свое, в Свой Образ. О первозданном человеке мы почти ничего не знаем. Очень мало сказано о нём и в Писании. Только святоотеческая мысль дополняет нам знания сии. Сотворённый в последний день творения человек становится центром, в котором познаются смыслы всего прочего бытия. Человек- это отражение всего мира, всего Космоса. Человек Адам подобно Богу был исполнен любви, излитой на него Богом. А любовь всегда требует того, чтоб делиться ею с кем то, отчего она не уменьшается, но подобно огню умножается. Чем больше отдаётся, тем больше её.  За всё время творений Своих Бог только однажды произнёс слово «нехорошо»–«**Нехорошо человеку быть одному** !» И усыпив человека, берёт от него ребро, наверное которое находилось возле самого сердца Адама , и творит из него прекрасное Свое творение-жену и помощника Адаму. Адам назвал её - Ева. Что значит «Дающая жизнь».« Женщина произошла из ребра мужчины. Не из ноги,чтобы быть униженной. Не из головы, чтобы превосходить. А из боку, чтобы быть бок о бок с ним. И из под руки,чтобы быть защищённой. И от сердца , чтобы быть любимой..(Св.Блаженный Августин). Для чего? Для того чтоб человек научался любви и мог делиться любовью, как и Бог делится с ним Своею Любовью. И уже не один владыка и царь на земле, но двое. Человек был создан совершенным, но однако совершенство было при этом относительным, ибо Адаму предстоял труд добродетели. **Дух. Душа . Тело.**Отцы Церкви также часто в связи с образом Божиим в человеке говорят о Троице. При этом образ Божественной троичности усматривается в связках «дух — душа — тело», «разум — воля — чувства», «мысль — слово — дыхание» и др. (см., напр., св. Иоанна Кронштадский)У каждого человека кроме видимого тела, есть еще и Душа – невидимая, она то и есть главная часть человека. Душа это безсмертный разумный Дух. Нынешнее тело - преходящее, временное, это всего лишь оболочка Души, которая дает возможность Душе человеческой находится в этом тленном мире, и проходить земной жизненный путь. «**Душа не больше ли пищи, и тело одежды?”** (Матф.6:25)Каждый человек воспринимает себя как некое "Я". Так вот Ваше "Я" - это и есть невидимая Душа. Как тело одевается в одежду, так Душа пребывает в теле. Душа - это то, что мы называем личностью человека со всеми его качествами, привычками и характером. Душа - это собственно сам человек. В этом и заключается сложность высшего из сотворенных на земле существ - человека, что он является не набором клеток, тканей и органов, а безсмертным разумным существом. И потому правильнее будет сказать «-У человека нет души, ибо он и есть –душа, у которой есть тело.» Духовно-телесный человек создан как вершина («венец») Божьего творения. Находясь на стыке двух миров, духовного и материального, он был призван быть управителем Бога во вселенной. Другая заповедь — хранить и возделывать землю (2, 15) — точно определяет механизм этого управления. Хранить — значит суметь сохранить полученные дары и величие, возделывать — трудиться, познавать, приносить плоды. Рай поэтически назван садом, и стало быть, человек — садовник, приносящий Творцу плоды благодатного труда (попутно заметим: в замысле Божием небесные светила не правят человеком, а служат ему; природа — не «мать», а скорее «сестра» или даже служанка).**Чем отличался человек первозданный от нас?** У него была его сияющая духовность и духоносность. Человек был более духовен, чем телесен, тогда как сейчас мы более телесны, чем духовны. Духовность в этом смысле следует понимать как подлинный облик духа, как свет. Мы воспринимаем духовность как нечто невидимое, как антитезу видимому. Но для первозданного человека дух был и содержанием, и одеждою, и словом, познанием, пищею, благостью, жизнью..."*Туда и сюда носятся пред праведниками ветры в Раю, один навевает им пищу, другой изливает питие...Кто видел такие ветры, которые бы дыханием своим то насыщали б, как явства, то служили питием? Духовно питают там ветры живущих духовно. Для духовных существ и пища духовна. Не стыдились же они потому, что облечены были Славою*". *(*Слова Ефрема Сирина*)* Все святые отцы утверждают, что само тело человека было духовным ,т.е. материальное тело было духовным, и это не взаимоисключающие понятия, но нам в нашем теперешнем состоянии этого, конечно, и представить невозможно. Кто то спросит а так ли выглядели физиологически первые люди как мы теперь? Ответ :- скорее именно так, с такими же членами и всеми органами. Но они были духовны. Люди не стыдились своей наготы , ибо имели одежды света, одежды «славы» – это сияние духа, которым Адам и Ева озаряли все вокруг себя. Свет благодати не покрывал их, но исходил изнутри. Всё в теле осиявал свет и пронизывал. Сами тела были светоносны по образу и подобию своего Творца. Первый человек, будучи сотворен по Образу Бога имел самое живое и близкое общение с Ним и потому наслаждался полным счастьем. Бог будучи безсмертным и Адама приобщил к Своему безсмертию; будучи всеправедным, Бог и Адама сотворил безгрешным и чистым; будучи вечно блаженным, Бог и Адама сделал блаженным, и блаженство это день ото дня должно было возрастать. Он не знал ни болезней, ни страданий, ничего не боялся, и все звери повиновались ему как своему владыке. Адам не испытывал ни холода, ни жары; и хотя он трудился, ухаживая за райскими растениями, он делал это с удовольствием. Душа его была наполнена познанием Бога и любовью к Нему. Он всегда был спокоен, весел и не знал никаких неприятностей, никаких беспокойств. Все желания его были чисты, праведны и в устройстве; память, разум и все прочие душевные способности были совершенны. Будучи невинным и чистым, он всегда пребывал с Богом и беседовал с Ним, как с Отцом, а Бог любил его, как Своего любезного сына. Адам находился в раю, и рай находился в нем. Но человек не был зрителем и свидетелем всего того, как и что творил Бог. Даже жену Бог ему сотворил без его участия. Он был усыплен на это время. Для чего всё утаил Бог ? Видимо для того чтоб человек, как подобие Бога, сам свободно искал бы Бога, исследовал бы мироустройство сам, и творил благое. И поскольку образ Божий в человеке остался неповрежденным, то и поныне жажда познания- есть истинное стремление человека к богоподобию, стремление к творчеству и созиданию. И это не страсть любопытства, а подлинное стремление, онтологическая черта личности.  Знание Адама уже в Раю было не только общим и глубоким, но и нравственным. Святые отцы учат, что Адам знал, что есть добро и что такое зло, но только это он знал из заповеди, теоретически, а не на практике. Ничто тварное удовлетворить нашего духа не может. От Бога исшедши, Бога он ищет, Его вкусить желает, и, в живом с Ним пребывая союзе и сочетании, в Нём успокаивается. Когда достигнет сего, покоен бывает, а пока не достигнет, покоя иметь не может.(свт. Феофан Затворник)**О дьяволе.**Прежде как Бог сотворил человека, сотворил Он ангелов. Не из праха земного, как человека, но духовных существ. Светлых и прекрасных, наделённых разумом, свободой и любовью.  Жизнь личностных существ должна быть общением в любви, и прежде всего с источником любви – Богом. Тварные личности должны быть подобны сообщающимся сосудам, постоянно наполняющимся и передающим свое содержание друг другу. Живя с Любовью наполняться ей и делиться ей. В мире ангелов из всех выделялся архангел Светоносец , он же Люцифер, он же Денница. По мнению святых отцов, он первоначально был самым совершенным из всех духов или одним из высших Ангелов.Однако по необъяснимой прихоти этот Светоносец, один из высших Ангелов захотел иметь всё лишь для себя, ничего никому не отдавая, и таким образом стал как бы самозамкнутым пустым сосудом. Есть мнение, может и небесспорное, но его я осмелюсь озвучить здесь. Задача Светоносца заключалась в том, чтоб разносить Свет Божественный по всем пределам Космоса , всем архангелам и ангелам и всей прочей твари Божией. Но будучи полностью свободной тварью, в его сознании стала закрадываться зависть и гордость в отношении Бога Творца, ибо он постоянно видел как все радовались и воздавали славу и хвалу своему Богу Творцу. Он пожелал чтоб слава возносилась и ему как Богу. Он стал и вором….. Этот грех называется гордостью, суть его состоит в своекорыстном повороте внимания на себя самого. В результате собственное «я» ставится в центр мироздания, делается кумиром для самого себя, а все остальное становится средством к его ублажению, теряет свою самоценность. У него родилась мысль: **" Выше звезд Божиих вознесу престол мой".** Третья часть ангельского мира подпали под его ложное влияние. И они стали прославлять его. Так впервые зародилась первая демократия и произошла первая революция под водительством первого протестанта- Люцифера . Но Силой Божией, Люцифер вместе со своими сторонниками ангелами, был низвергнут с Неба на землю как молния. Иисус говорил: **«Я видел сатану, спадшего с неба, как молнию**»(Лук.10) Бывший Светоносец стал чёрен страшен и безобразен, став дьяволом, а ангелы - его соратники, безобразными скверными демонами- бесами, которые наполнили воздух и землю, став духами злыми поднебесными.Они образовали свой мир, который имеет так же монархическое устройство. Господь называет его «**царством**» ([Мф. 12:26](http://azbyka.ru/biblia/?Mt.12:26)). А дьявола «**князем мира сего**» . Единоличным главой этого царства и является сам дьявол, бывший Светоносец. Апостол Павел указывает место обитания Сатаны**: он «князь, господствующий в воздухе» (Еф.2:2), его слуги — «мироправители тьмы века сего», «духи злобы поднебесные» (Еф.6:12).**Сущность падения ангелов есть гордость: «**начало греха – гордость**» ([Сир. 10:15](http://azbyka.ru/biblia/?Sir.10:15)).**Рай на земле.**Когда же Бог сотворил человека по Образу Своему и Подобию, и жену его, то поселил их на землю. Земной рай, или прекрасный сад, в котором Бог поселил Адама и Еву, находился на востоке земли и назывался Эдемом. Священное Писание не сообщает нам, сколько времени продолжалась блаженная жизнь первых людей в раю. Но она возбуждала злобную зависть диавола, который, лишившись её сам, с ненавистью смотрел на блаженство других. После падения зависть и жажда зла сделались свойствами его существа. Всякое благо, мир, порядок, невинность, послушание стали ненавистны для него. Поэтому с первого же дня появления человека на земле, дьявол стремился расторгнуть благодатный союз людей с Богом и увлечь человека за собой в вечную погибель. И вот явился он в раю — в виде змия, который "был хитрее всех зверей полевых" (Быт. 3, 1). Злой и коварный дух приблизился к жене.Нет! Диавол не прополз как то под воротами Рая в сад райский, но мог быть в нём по Промыслу Божию. Дьявол смог внушить Еве мысль в сердце её, что Бог не всегда говорит правду. У неё созрела мысль в её голове, что откушав эти плоды, можно стать самим богами без особого труда.Обольщённая Ева вдруг видит, что плоды прелестны и вопреки Божию запрету, срывает их, пробует и несёт своему мужу Адаму вкусить их. Плоды скорее всего ничем не отличались от других, разрешенных, быть может даже были и не так сладки и приятны. Но человек поверил отцу всякой лжи- дьяволу и усомнился в словах Бога. Едва ли в этом вопросе может быть личное мнение, потому приведу цитату из главы "Падение первозданных" книги "Слово о человеке" святителя Игнатия (Брянчанинова):В то время как наши праотцы наслаждались в раю, падший князь небесных сил с многочисленным сонмищем темных ангелов, уже низвергнутый с неба, скитался в поднебесной. По неисповедимым судьбам Божиим ему допущен был вход в рай, как еще не вполне отчаянному злодею. Эту благость Божию, привлекавшую заблудшего к сознанию греха и к раскаянию в нем, сатана употребил для совершения нового преступления, для неисцелимого запечатления себя во вражде к Богу. Диавол, вступив в рай, огласил рай богохульством, переплетенным ложью, и ознаменовал свое присутствие в раю погублением первозданных человеков, как прежде ознаменовал свое присутствие на небе погублением бесчисленного множества ангелов» . И сегодня нас предостерегает Евангелие,**Трезвитесь, бодрствуйте, потому что противник ваш дьявол ходит, как рыкающий лев, ища, кого поглотить.**-( 1 Петра 5:8)Эти слова апостола Петра показывают , как близко возле каждого из нас находится злой дух - дьявол. Если он искушал даже Самого Господа Иисуса Христа, в Котором не было ничего греховного и нечистого, во время Его сорокадневного поста в пустыне, то оставит ли он какого-либо человека в покое?**Дьявол искушает человека, используя слабости его плоти.** Искушение – это соблазн, исходящий от бесов, попытка диавола склонить человека в грех путем навязывания ему нечистых помыслов, возмущения и расстройства его внутреннего мира, разжигания телесных страстей и похотей. Глаза и уши являются теми каналами, через которые люди получают почти всю информацию из внешнего мира. Вот почему именно через эти наши телесные чувства дьявол более всего вводит нас в искушение. Каждый день, каждый час мы видим и слышим многое такое, что может ввести нас в искушение. Святые Отцы говорят, если не было бы бесов, то не было бы и святых. Поэтому и сами искушения, как часть допускаемых Богом и, следовательно, тоже промыслительных действий, крайне нам необходимы. Только благодаря им мы можем упражняться, мы можем познавать себя и видеть кто мы есть на самом деле. Сам дьявол не может творить что то. Ибо он – дух. Потому он похищает души людские завладевая умом. Грешник исполняющий волю дьявола по сути и является рабом греха. Он как бы находится в общении, в духовном «гареме» этого злого духа. Дух же этот проникает в ум человека и внушает ему свою волю. По большому счёту – всевает свои семена в разум, в сознание человека. Оттого в мире так много творится зла. –« **Весь мир лежит во зле**(1 Ин. 5: 19».«Бог и диаволу всегда предоставляет блага, но тот не хочет принять. И в будущем веке Бог всем дает блага – ибо Он есть источник благ, на всех изливающий благость, каждый же причащается ко благу, насколько сам приуготовил себя воспринимающим» (Преп. Иоанн Дамаскин). По слову апостола Иоанна Богослова, «**весь** **мир** **лежит** **во** **зле**»). Он останется таким до конца времен, когда в последней великой битве будет окончательно побеждено **зло.**  Сегодня же « Диавол, будучи создание и раб Божий, озлобляет душу человека не столько, сколько хочет, но сколько дозволено будет Богом»- (св. Игнатий Брянчанинов).**Плоды преслушания в Раю.**ПРОИЗОШЛА СТРАШНАЯ КАТАСТРОФА! Катастрофа космического масштаба. Катастрофа ослушания. Произошла ИЗМЕНА Богу, недоверие к Богу и Его Словам. «...Знал и прежде того Адам, что послушание прекрасно, а преслушание скверно; впоследствии же узнал [это] еще яснее из самого опыта дел» (Святитель Иоанн Златоуст) За грех преслушания и самооправдания, человек лишился и рая, и древа жизни, и вечного существования. Человеческая природа стала подвержена тлению и смерти. Душа Адама помрачилась, его мысли и желания пришли в смятение, воображение и память начали тускнеть. Вместо радости и душевного спокойствия он стал переживать стыд, страх и позор, разочарование и беспокойство , скорби и волнения и множество других неприятностей. Человек стал уязвим для окружающего духовного мира. Тело утратило святость. Внутренний Свет померк при грехопадении и люди утратив светоносный благодатный покров, увидели свою наготу и устыдилися. Но Безграничная Любовь Бога Творца стала взывать к Адаму . Несмотря на то, что Ева согрешила первой и свела к этому своего мужа, Бог требовал объяснения от Адама, как с главы. Но вместо признания своей вины, они лишь оправдывались и обвиняли других , а Адам ещё и посмел укорить Самого Бога. Стихии природы - воздух, огонь и прочие, которые прежде служили Адаму средствами к наслаждению, теперь стали враждебными ему. Адам и его потомки начали страдать от холода и жары, от перемены ветров и непогоды. Звери сделались свирепыми по отношению к людям и стали смотреть на них, как на своих врагов или добычу. Потомки Адама начали страдать от наружных и внутренних болезней, которые со временем делались всё разнообразнее и более жестокими и коварными. И, наконец, после всяких горьких трудов и забот были обречены умирать и как грешники, души их должны были пойти в ад и там вечно мучиться, а тело рассыпалось в прах. Потеряв рай внутри себя, Адам оказался недостойным и внешнего рая и был изгнан из него.Давайте поразмыслим над вопросом, что такое предательство, какова его природа и формы? Прежде всего, следует обратить внимание на следующее принципиальное обстоятельство: чтобы кого-то или что-то предать, необходимо сначала быть кому-то или чему-то преданным, кого то любить и доверять и он тебе верит и доверяется: любить человека, народ или Родину; был к кому-то или к чему-то привязан, готов был ради кого-то или чего-то идти на какие-то жертвы. Но по внутренней слабости, под страхом смерти или под пытками человек в какой-то момент своей жизни, либо ради большего наслаждения изменяет тому, кого он любил. В этом человеке происходит духовно-нравственный крах, все в нем обрушивается. Преданный человек отворачивается от предателя и гнушается им.Но не так поступает любящий Бог. Он не отрекается от человека, но как любящая мать, видя оголённого своего младенчика, пеленает в мягкие пелены. Пеленает в кожаные ризы первых людей, что б оградить от конечного погибельного воздействия злых духов. Кожаные ризы, это не тело, не кожа человеков, но – состояние страстности, тленности и смертности, в которое облеклись тела и души первых людей после грехопадения.  Кожа души- наслаждения и слава и преходящие почести и скоротечные радости плоти, чувственные удовольствия, гнев, чревоугодие, ненасытная жадность и подобное этому. Слава, почести, гнев.. не свойственны телу. Св. Иоанн Златоуст, комментируя апостольские слова о том, что "**живущие по плоти Богу угодить не могут" (**Рим.8,8),пишет: "Под именем плоти Павел и здесь разумеет не тело, не сущность тела, а плотскую и мирскую жизнь, исполненную роскоши и распутства, которая целого человека делает плотью**"**. Конечно, и тело облеклось в кожаные ризы. Оно стало "грубым и плотным"; ему усвоился этот "плотный, тяжелый состав", хотя в воскресении, когда в усовершенном виде восстановится его первозданное естество, оно преобразится "в нечто более легкое и воздушное", будучи воссоздано "в лучшей и совершеннейшей красоте" [Свт. Григорий Нисский]. Пример этому- Тело Воскресшего Христа.Святитель Игнатий Брянчанинов пишет: "Тело приносит душе служение весьма сходное с тем, которое исполняют пелены для новорожденного тела младенца. Обернутое пеленами тело младенца получает правильность. без пелен члены его по мягкости своей могли бы приобрести уродливые формы. Так и душа облаченная в кожаные ризы закрытая и отдаленная от мира духов постепенно образует себя изучением Закона Божия . И стяжает способность к различению добра и зла ."« ..облачение в «кожаные одежды» означало то, что: «в элементы тела человека введено было противоборство, и в силу того оно стало грубым и тленным, подверженным страданиям и смерти. <…> Человек не только лишен был нетления своей природы, но и осужден на страстное рождение от семени по образу животных. Тело его было вполне подчинено законам добровольно избранной скотской жизни» (Св.Максим Исповедник)Нынешнее тело человека, это совсем уже не то тело первозданное - тонкое и святое -но это пелены, это как грубый скафандр водолаза для погружения в открытый океан. Находясь в нем душа перестала созерцать мир духовный. По изгнании из Рая люди стали плодиться и размножаться и наполнять землю. Люди забыли, что они братья, и начали враждовать друг против друга, ненавидеть, обманывать, нападать друг на друга, мучить и убивать.  Свт. Филарет Московский говорит, что, согрешив, "человек остановил в себе приток Божественной благодати".**О смерти.** Итак, после грехопадения физическое бессмертие стало невозможным. Но и это, оказывается, не прихоть Творца . Смерть не только трагична. Если бы человек будучи ещё в Раю, выбравший однажды зло, остался бессмертен, то это, особенно из-за слабости человека перед активным напором и обманом диавола, неминуемо привело бы к возникновению тотально осатанелого мира, где люди бы безвыходно и бесконечно страдали, т.е. к победе бездны над Божиим творением. Смерть становится тем естественным пределом, который ограничивает во времени любое злое явление, отныне уже не всевластное, а для самого человека означает важнейший жизненный рубеж. Смерть физическая не означает конец бытия, но является символом и предупреждением о "второй смерти" - духовной. Если первая смерть есть временное разделение души и тела, то вторая означает вечную разлуку души и Бога. Смерть оказывается последним аргументом в пользу веры и покаяния. Воистину, **"**благодетельно установлена смерть" (свт. Иоанн Златоуст).Грехи, болезни, страдания - всё это последствия смертности. Отцы Церкви говорят, что после грехопадения изменилась сама природа человека. В частности, действия разума, воли и чувств, а также тела и души между собой потеряли былое гармоническое единство. В связи с этим аскетика говорит о возникновении душевных и телесных страстей - глубинных болезненных комплексов.Смерть - это временное разделение души и тела, это процесс, при котором человек выходит из своего тела, и который называется исход души из тела. Человек при этом, не теряя сознания, переходит в иной мир. В мир невидимый, который сокрыт от телесных очей человека. Смерть приступила по грехопадении. Попуская существование смерти, Бог обращает ее против тления - устанавливает смертью предел и для тления, и для зла, и для греха. Смерть тела высвобождает душу и она встречается уже зримо с миром духовным . Чему она научилась, что она накопила, что она приобрела в себе за все годы жизни находясь в теле? К чему прилепилась ? К добродетелям или злому? Это и определит её местоположение в Вечности. Все души человеческие по смерти наследовали лишь узы ада.Исправить положение человеку было уже не под силу. Своим греховным самоутверждением человек "вытеснил" из себя Бога.Святитель Григорий Богослов говорит, что Бог попускает существовать смерти, «чтобы зло не стало безсмертным».Смерть своей неизбежностью для каждого подвигает падшего человека к покаянию через рассуждение о смысле жизни и смерти. Таким образом горький плод греха превращается Богом в лекарство от него, и смертью Он лечит смертность нашей природы. Но Бог по Своей Благости обещал человеку послать в мир Искупителя. Таким образом Господь делает падение человека не безнадежным. Послать Того, Кто искупит перед Ним Адамов грех и вернет человечеству потерянный рай и вечную жизнь.**Искупление**Господь знал прежде создания мира , что созданный Им человек будучи свободным в выборе, может отпасть от Него, может пойти своим путем познания добра и зла. Знал, что без особой помощи Божией человек погибнет окончательно, но все же создал его и предрешил спасти человека способом превосходящим всякое разумение, проявив воистину Божественную любовь и премудрость,. Как вернуть человеку прежнее состояние? И как при этом не лишить человека его свободной воли, его личного выбора между добром и злом, ибо без этих качеств человек перестанет быть человеком. Вселюбящий Бог преклоняет Небеса, смиряется , и посылает Сына Своего Возлюбленного –Слово, и Это Слово становится человеком. Воплощается. Бог рождается от человека и становится 100%-ным человеком, оставаясь Богом. Для чего? Чтоб принести человечеству Весть от Бога Отца. Рассказать и даже показать наглядно путь возвращения человека к Богу. И заплатить за человека страшную цену. Нам понятно как можно подать нищему, как пожалеть, как посочувствовать бедному…НО ! Чтобы принять его образ, что бы за его преступления пойти вместо его в суд, потом в тюрьму …а потом и на страшную казнь !.. Это нам не понять. Но именно Бог Отец, так возлюбил мир, что сына своего единородного отдал за людей, чтоб спасти мир и человечество от конечной погибели. **Ибо не послал Бог Сына Своего в мир, чтобы судить мир, но чтобы мир спасен был чрез Него. Любовь Бога к миру велика и до того простерлась, что Он отдал не ангела, не пророка, но Сына Своего, и притом Единородного.** (1 Ин)Человек в Раю не смог стать богом, поэтому Бог становится человеком. Бог находит чистейший сосуд, по имени Дева Мария, и ниспосылает Дух Свой к ней и по её добровольному согласию Бог Слово принимает от неё плоть человеческую и в мир рождается Младенец с именем Иисус. Не было бы такого чистого и смиренного сосуда среди человеков, как Мария, не произошло бы и нашего спасения от вечной погибели.Скажи бы она архангелу,- «Нет, я не достойна и не согласна стать матерью Сына Божия!» и Дух тихо возвратился бы. Но Пречистая дева зачала безсеменно, от Духа Святого и через 9 месяцев в мир родился Бог и Человек.Почему произошло это чудо и именно только так? Способ зачатия, отравленный человеком в преслушании и затем падении сообщал всю греховность и не мог быть употреблен при зачатии Чистой Жертвы, предназначенную в искупительную Жертву за человечество. Жертва за греховность человечества должна была быть чуждой греха, вполне непорочной. Этого мало: она должна была быть безмерной цены, чтоб могла искупить человечество, виновное пред бесконечным Богом невыкупимое, следовательно, никакой ограниченной ценой, как бы эта цена ни была велика. Естество человеческое соделало Богочеловека способным быть Жертвой, а естество Божеское дало этой Жертве безмерную цену. Бог-Слово для принятия человечества заменил действие семени мужеского творческой силой Бога. «Сын Божий, – говорит святой [Иоанн Дамаскин](http://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Damaskin), – из пречистых и девственных кровей образовал Себе начаток нашего естества, плоть, оживленную душой словесной и разумной, но образовал не из семени, а творчески» . Для достойного зачатия предуготовлена была и Дева. Евангелие от Матфея чётко и подробно описывает всю родословную Девы Марии. Чистота её и слава воспевается Церковью как Превысевшая всякий ангельский чин на Небесах. Именно только такой чистейший сосуд смог соединиться с Богом Словом и дать Ему плоть человеческую. Дева становится для нас по истине – Богородицей. Сам Бог Творец , Невидимый ,Невместимый, Держащий в одной руке Всю Вселенную…, рождается от человека как человек, становится человеком оставаясь при этом Богом, несёт все тяготы , будучи в теле человеческом. Бог воплотился, стал видимым, осязаемым, стал подобным нам во всём, кроме греха. Он вместе со всеми дышит одним воздухом, терпит и жару и холод, жажду и голод, утомление и боль, и страх смерти…Приняв смертное и тленное тело человеческое, Он раскрыл человечеству все законы духовной жизни, Законы Своей Любви, без соблюдения которых каждый человек всегда вредит себе и больно ранит свою душу. А потом своим примером Он показал и доказал на Кресте как надо любить не только на словах. Любить не только ближних своих и друзей, но даже своих врагов, и даже тех кто уже вбивает в тебя гвозди. Доказывает Свою жертвенную любовь к человеку. К человеку, который Его когда то предал, натворил бесчисленное количество злодеяний в мире по научению дьявола, и вот теперь снова по наущению дьявола совершает самый страшный грех в истории всей Вселенной - предаёт Богочеловека самой позорной и самой мучительной смерти . Смерти на Кресте. Все евангелисты описали эту страшную и мучительную смерть Богочеловека.Но смерть не удержала Иисуса Христа в своих оковах. Он в третий день воскресает! Воскресает в теле, но с ранами и шрамами от жутких побоев, от копья ,от гвоздей. Христос становится Новым Адамом. А Семенем Его на земле становится Его Слово- Слова Евангелия, которые продиктованы Духом Святым Его ученикам апостолам и записанные ими на бумаге для нас. Евангелие, призывающее и научающее нас любить и теперь. Призывающее прежде всего, к внутреннему духовному обновлению, исцелению души каждого человека от всех проказ ,которые приобрёл Адам и которые как снежный ком приобрёл всякий из нас от предков своих из рода в род , начиная от самого Адама. Сам Бог, сотворивший всю Вселенную и проливший Кровь Свою за наши преступления, призывает каждого человека словами**-****« Вы друзья Мои, если исполняете то, что Я заповедую вам.Я уже не называю вас рабами, ибо раб не знает, что делает господин его; но Я назвал вас друзьями, потому что сказал вам все, что слышал от Отца Моего** (Ин.15.14-15.) Скажите где и какой бог называл человека своим другом? И только Сам Творец через Христа это сделал.«Самую глубокую формулу любви можно почерпнуть из Евангелия**: Нет больше той любви, как если кто положит душу свою за друзей своих** ([Ин. 15:13](http://azbyka.ru/biblia/?Jn.15:13)). Такой любви к людям не открывает ни один богословский образ во внеевангельском мире. И мы спрашиваем Бога Евангелия: “Как Ты любишь людей?” И Он отвечает: “До Моей смерти…” Его любовь не только создала мир. Его любовь не только подарила людям свободу. Его любовь не только дала нам Закон. Его любовь не только даровала нам пророков и мудрость. Его любовь не только приняла человеческий лик. Он не казался – Он стал человеком. “Всю тебя, земля родная, в рабском виде Царь Небесный исходил, благословляя” (Ф. Тютчев). И Его любовь к нам пошла до конца, до предельной точки, до полной отдачи Себя, до полного отказа от Себя, до жертвы и смерти.Этот Бог – есть Любовь; Он не просто любит, Он есть Любовь. Он не просто имеет любовь, не просто проявляется в любви: Он **есть сама** Любовь».(**диакон Андрей Кураев)****Наказания и болезни .**Наиболее распространенным, но скорее эмоциональным, нежели рациональным доводом против бытия Бога-Любви является наличие в человеческом мире болезней, войн, несправедливости, невинных страданий и т.п. **… от дерева познания добра и зла не ешь от него, ибо в день, в который ты вкусишь от него, смертью умрешь**.( Быт.1.17) **Адаму же сказал: за то, что ты послушал голоса жены твоей и ел от дерева, о котором Я заповедал тебе, сказав: не ешь от него, проклята земля за тебя**(Быт.3.17) «Смертью болезненно рассекается и раздирается человек на две части, его составляющие, и по смерти уже нет человека: отдельно существует душа его, и отдельно существует тело его» ([Святитель Игнатий Брянчанинов)](http://pravfilms.ru/index/film_quot_svjatitel_ignatij_brjanchaninov_quot_smotret_onlajn_besplatno/0-176)Болезни – это лекарство от несмирения и от неуемных желаний. Бог никогда не отходит от той души, которая старается стать добрее.(Симеон Афонский) С ним согласен Паисий Святогорец: «*Богу известно, в чем мы имеем нужду. Когда врачи не могут нам помочь, следует спросить Бога, Который совершает невозможное человекам. Когда и Бог не слушает нас, следует знать, что Бог, Который по природе Благ, хочет, чтобы получилось что-то доброе. Только нам надо просить Его подавать нам терпение*». [Святитель Феофан Затворник](http://days.pravoslavie.ru/Life/life6892.htm) в своих письмах учит нас: «Все от Бога: и болезни, и здоровье, и все, что от Бога, подается нам во спасение наше. Так и ты принимай свою болезнь и благодари за то Бога, что печется о спасении твоем. Чем именно посылаемое Богом служит во спасение, того можно не доискиваться, потому что и не узнаешь, может быть. Посылает Бог иное в наказание, как епитимию, иное в образумление, чтобы опомнился человек; иное, чтоб избавить от беды, в которую попал бы человек, если бы был здоров; иное, чтоб терпение показал человек и тем большую заслужил награду; иное, чтоб очистить от какой страсти, и для многих других причин. <…> Ты же, когда вспомнишь о грехах, говори: «Слава Тебе, Господи, что наложил Ты на меня епитимию в наказание!»Пошлет ли любящий Бог человека в ад? Наказывает ли Бог злодея?Ответ будет прост. Бог никого не наказывает. Он лишь помогает нам своими лекарствами для исцеления душ . А всегда ли лекарства бывают сладкими? Нет! А иногда даже врач и режет ножом тело, чтоб спасти больного от смерти. А кого то отправляет на курорт на берег моря с мягким климатом и хорошим питанием. Всё зависит от вида заболения и степени болезни.Бог от сотворения мира положил всему свой закон и порядок. Есть физические законы, есть и духовные. Волю Свою Он доносил людям через пророков Своих. И что бывает при несоблюдении этих Правил говорили пророки, а потом и Сам Бог воплотился и научил нас всему чтоб мы не оступались и не гибли. Так что всё что происходит с нами – это скорее не наказания, не месть Бога, не воздаяние. Это закономерные последствия за нарушения того или другого закона Жизни.  Давайте вернёмся в Рай к Адаму. Была дана ему свобода воли? Была дана. Было ему сказано, что если поступишь так то смертию умрёшь?  Было.  Мог Бог удержать Своею силою руку Евы ? Мог. Но Он не сделал этого ,чтоб не лишить человека главного- Своего богоподобия. Не лишить свободы. Точно так же происходит во всей нашей жизни. Нам даны законы духовной жизни Самим Богом в текстах Святого Писания. Это можно сравнить с «Правилами дорожного движения». Так же можно сравнить со всеми законами физики или химии. Зная о том что выехав на встречную полосу движения на велосипеде ты можешь умереть от столкновения с машиной. Можешь выехать ? Можешь.Зная что с балкона 10 этажа нельзя выходить на тротуар и потом шествовать в гастроном. Но человек может этому неповерить и попробовать? Может. Тоже касается и о том что нельзя пить уксус и серную кислоту. Может пить? Может. Так же и о алкоголике, у которого от многолетней пьянки разложилась печень. Что Бог их всех наказал ? Нет!  Они сами сделали выбор и навредили себе самим преступив естественные законы. Точно так же работают и духовные законы. Человек переходит дозволенное. Человек нагло нарушает законы духовности. А последствия рано или поздно наступают. Примером служит и Всемирный потоп и долина Сиддим со всеми городами в ней, и то что ожидает нас в будущем когда вся земля и все наши дела сгорят . Ведь если алчно вырубим все леса, высосем всю нефть из земли и сожжем её ,отравив весь воздух воду, или взорвём все атомные бомбы….неужели это наказание Бога? Нет. Это последствия нашей греховности, когда утратив любовь к людям, к природе, мы услаждаемся лишь своими ненасытными страстями.И ад – это тоже последствия, но Милость Божия для грешников. Они по своей натуре не могут находиться рядом со святостью, ибо она им ненавистна, она жжёт их. Есть в Святом Писании и примеры покаяния. Когда Бог вмешивается по просьбе людей( молитвам) и нарушает эти естественные законы для нашего блага. Пример тому Ниневия. Пример тому и бандит на кресте. Наша молитва – это просьба к Богу о вмешательстве Его в нашу свободу, где мы уже бессильны что то исправить. А бессильными мы бываем постоянно,потому и должны непрестанно молиться.Есть мнение, что и Адам с Евой не смогли после падения находиться в Раю ибо совесть их обжигала и мучила, и они покинули Рай и поселились в более комфортном месте для своей падшей натуры. И у нас со своими нарывами и болячками и всякими нечистотами не получится войти в Царствие Божие , нас будет опалять совесть. Так ад и есть место, царство для неисправимых грешников – где их ожидают ужас и невыносимые муки. « Грех – это прежде всего вред, который я наношу себе самому. Современный человек кое-что понимает в этом лучше, чем былые поколения. Например, сегодня люди прекрасно понимают, что бывают грехи против своего тела: слишком хорошее питание или слишком долгое восседание перед телевизором, неподвижный образ жизни и тому подобное. Но так же, как можно навредить своему телу - причем до поры до времени тело будет очень радоваться тому, что ты ему вредишь, - точно так же можно навредить своей собственной душе. И отсюда вывод: нам остается только выяснить, есть эта самая душа или нет. Здесь, конечно, пусть каждый сам решает. Можно считать себя просто функцией каких-то биохимических реакций, которые происходят в организме, и полагать, как материалисты XIX века, что мозг вырабатывает мысль, так же, как печень вырабатывает желчь. Но человек более внимательный к себе самому и просто уважающий сам себя, наверное, заметит, что есть в человеке такой орган, который болит, когда всё тело здорово.» (о.Андрей Кураев)Об этом просто и ясно говорит преподобный [Антоний Великий](http://azbyka.ru/otechnik/Antonij_Velikij) (IV в.): «Бог благ и только благое творит, вредить же никому не вредит, ... а мы, когда бываем добры, то вступаем в общение с Богом - по сходству с Ним, а когда становимся злыми, то отделяемся от Бога - по несходству с Ним. Живя добродетельно - мы бываем Божиими, а делаясь злыми - становимся отверженными от Него; а сие не то значит, чтобы Он гнев имел на нас, но то, что грехи наши не попускают Богу воссиять в нас, с демонами же мучителями соединяют». «А бывает, болезнью Господь предотвращает человека от большого греха, большого злодеяния в его жизни. Бывает, не ходит человек, лежит расслабленный, или температура сразила на неделю и человек с постели поднятья не может. Наказание ли это Божие за какие-либо грехи или нет? Бывает, что совсем и не наказание, а может быть даже и награда, в каком-то понимании. Ведь Господь этой болезнью ограждает нас от чего-то худшего, большего зла. Либо мы могли в то время как-то согрешить, либо еще большие скорби обрести.Бог может войти в жизнь, но — на равных правах; вот как Христос стал Человеком и от этого умер на кресте: да, это я понимаю. Если же Он вторгался бы в жизнь в качестве Бога, то есть со всем Своим всемогуществом, всеведением и т. д., получилось бы так, что земной злодей, который Богом же одарен свободой, в тот момент, когда он ошибочно, не так пользуется этой свободой, стал бы жертвой Божественного гнева, то есть он был бы просто изничтожен, убит. А еще хуже: человек только успел задумать какой-нибудь неправый поступок — Бог его тут же уничтожил бы, потому что Бог знает, что в будущем случится. И все человечество жило бы, одаренное этой проклятой свободой, под вечным страхом: ой, промелькнула злая мысль — сейчас кара придет на меня... Ой, мне захотелось чего-то не того – что сейчас будет?... Это был бы чудовище, а не Бог, Он был бы из злодеев злодей. (Митр. Антоний Сурожский) «*Провидение не хочет зла, которое совершает человек, злоупотребляя данной ему свободой. Оно сделало его свободным не для того, чтобы он делал зло, но чтобы он, по свободному избранию, делал добро. Роптать на Бога, что Он не препятствует совершению зла, — значит упрекать Его в том, что Он дал человеку славную природу, и его действиям придал нравственное благородство, что Он сообщил ему правоспособность к добродетели. Как?! Чтобы воздержать человека от зла, неужели Он должен был ограничить его инстинктом, сделать его животным?»* (Руссо. Эмиль). Преподобный Амвросий Оптинский говорит *-«Болезни телесные потребны для очищения плоти, а болезни душевные чрез обиды и поношения потребны для очищения души. Но Господь, не разделяя одно от другого, в Святом Евангелии глаголет:* ***Терпением вашим спасайте души ваши*** *(Лк. 21:19) и* ***Претерпевший до конца спасется*** (Мк. 13:13)». Не так ли и врач часто нас просит –«Потерпи дорогой, потерпи ещё немного и всё будет хорошо».Господь недостаток наших добрых дел восполняет или болезнями, или скорбями. **(**Святитель Димитрий Ростовский)«Любовь Бога это не сюсюканье, на заигрывание с человечеством, не потакание его слабостям. Любовь Бога направлена к одной цели – избавить человека от власти греха и даровать ему жизнь вечную. И иногда эта любовь подобна любви хирурга к своему пациенту, который режет по живому, чтобы избавить больного от смерти».**( иерей Александр Пикалев)****«…сын мой! не пренебрегай наказания Господня, и не унывай, когда Он обличает тебя. Ибо Господь, кого любит, того наказывает; бьет же всякого сына, которого принимает. Если вы терпите наказание, то Бог поступает с вами, как с сынами. Ибо есть ли какой сын, которого бы не наказывал отец?** (К Евреям 12:4-7)Приведу живой рассказ нашего современника где доказывается Любовь Бога, Который ради спасения своего чада может поступить сурово. Настоящая Любовь бывает и суровой.*— Каждый встречающийся на пути человек — ангел. Он тебе помощник и встретился недаром. Он тебя или испытывает, или любит. Другого не дано. У меня был случай в молодости. Выпивали мы с приятелем, расстались поздно. Утром звоню узнать, как добрался, а мне говорят: он под электричку упал, обе ноги отрезало. Беда невыносимая, правда? Я к нему в больницу пришел, он говорит: «Тебе хорошо, а я вот...» — и одеяло открыл, а там... ужас! Был он человеком гордым. А стал скромнейшим, веселым.Поставил протезы, жена, четверо детей, детский писатель, счастьем залит по уши. Вот как Господь исцеляет души болезнями физическими! Возможно, не случись с человеком горя, гордился бы дальше — и засох, как корка черствая. Таков труднопереносимый, но самый близкий путь к очищению духовному. Нужно каждую минуту поучаться, каждую минуту думать, что сказать. И созидать, созидать, созидать.Жизнь порой бьет, но эти удары — лекарство. «Наказание» — от слова «наказ». А наказ — это урок, учение. Господь нас учит, как отец заботливый. Ставит маленького сына в угол, чтобы он в следующий раз не делал плохого. Дитя рвется, а отец держит его за руку, чтобы под трамвай не попал. Так и Бог. Искушения — это экзамен. А экзамен зачем? Чтобы его сдать. В этих испытаниях мы становимся все чище и чище. Золото в огне жгут, чтобы оно стало чистым. Так и души наши. Мы должны переносить скорби безропотно, без вопроса «за что?». Это наш путь.*( Петр Мамонов) «О смысле жизни». *Бог наш есть Бог милости и щедрот и человеколюбия (Пс. 102, 8 и др.), а не Бог мучения и наказания. Мучения — плоды грехов наших и бесплотных отступников от Бога. Потому, если ты скорбишь сердечно, вини в том единственно грех и диавола, а лучше себя, потому что и диавол не причинит тебе никакого зла, если не найдет в тебе ничего, к чему бы можно было пристать.*(Святой праведный Иоанн Кронштадтский)**Плоды покаяния.** Иисус же сказал им в ответ: ***не здоровые имеют нужду во враче, но больные; Я пришел призвать не праведников, а грешников к покаянию*** *(Лк 5.31-32****).*** Постановка точного диагноза гарантирует скорому выздоровлению. : "Если исповедуем грехи наши, то Он, будучи верен и праведен, простит нам грехи наши и очистит нас от всякой неправды" ( 1Ин 1:9). Без покаяния мы не можем спастись, но погибнем: "Нет, говорю вам, но, если не покаетесь, все так же погибнете" (Лк 13:3); "Итак покайтесь и обратитесь, чтобы загладились грехи ваши" (Деян 3:19);*"Начало здравия души - видение грехов своих, бесчисленных, как песок морской". Заметьте, только начало исцеления. А признать себя больным, это поставить точный диагноз. А точный диагноз – это полпути к исцелению.**Покаяние в рабстве греху свойственно самой человеческой природе. Это то, что уравнивает царя и последнего нищего. Путь от рабства греху до победы над ним - единственный путь к подлинной свободе во Христе. Быть рабом Божиим - это и есть свобода.**Когда можно сказать, что достиг кто чистоты? - Когда всех людей видит кто хорошими и никто не представляется ему нечистым и оскверненным, тогда подлинно чист он сердцем.*  ( Исаак Сирин) Человек в другом человеке способен видеть только то, что имеет в себе самом. Для чистого всё чисто…«в христианской традиции Церковь воспринимается как духовная “врачебница”, грех – как болезнь, исповедь – лечение, священник – врач: “Ты согрешил? Войди в церковь и покайся в своем грехе... Здесь врач, а не судья; здесь никто не осуждается, но каждый принимает отпущение грехов” (свт. Иоанн Златоуст)» Покаяние- путь к исцелению как души, так и всякой болезни телесной.О покаянии и его силе говорит [Святитель Игнатий (Брянчанинов)](http://pravfilms.ru/index/film_quot_svjatitel_ignatij_brjanchaninov_quot_smotret_onlajn_besplatno/0-176): «*Покайтесь и веруйте в Евангелие! Покайтесь, ибо приблизилось Царство Небесное (Мк. 1:15; Мф. 4:17). Таковы были первые слова проповеди Богочеловека. Эти же слова доселе произносит Он нам при посредстве Евангелия …**Сила покаяния основана на силе Божией: Врач всемогущ, и врачевство, подаваемое Им, всемогуще». И еще он учит нас: «Чувство покаяния хранит молящегося человека от всех козней диавола: бежит диавол от подвижников, издающих из себя благоухание смирения, которое рождается в сердце кающихся…..* *Желающему спастись необходимо принадлежать Православной Церкви, Единой истинной Церкви, и повиноваться ее установлениям. Неслушающего Церковь Господь уподобил язычнику, чуждому Богу*. (**Епископ Игнатий Брянчанинов)***«Примеры милосердия Божия к кающимся грешникам, которые предлагает Святое Писание, написанное Духом Святым, сохрани в памяти.* *Мытаря, великого грешника, возопившего к Нему, Бог простил (Лк. 18:13-14). Блудного сына" расточившего имение свое, живя распутно, Ты с любовью принял (Лк 15:11-24)* *Плачущей великой грешнице отпустил грехи, сказал: "Прощаются тебе грехи" (Лк. 7:48).* *Разбойника на кресте, в последний час взмолившегося: "Помяни меня, Господи, когда приидешь в Царствие Твое!" (Лк. 23.42), простил и сказал: "Ныне же будешь со Мною в раю" (Лк. 23:43).* *Петра, трижды отрекшегося и плакавшего об этом, с любовью принял и возвел в апостольское достоинство.* *Манассию, царя Иудеи, ниневитян, беззаконствующих и покаявшихся, простил (2 Пар. 33; Иона 3:10),* *Да и Сам говорил: "не хочу смерти грешника" (Иез. 33:11).* *Вот так милосерден Бог к кающимся грешникам. Тот же милосердный Бог проявляет и ныне ту же милость к грешникам кающимся* (Святитель Тихон Задонский). «Приведу пример. Теперь представьте себе, что мы с вами сидим в темной комнате. Так получилось, что одежда у нас не очень чистая. Но мы этого не знаем, поэтому нам вполне комфортно.В таком состоянии находится большинство незнающих Христа. Согласитесь?Вдруг в комнате постепенно начинает зажигаться свет. Господь человеку тоже открывает Себя постепенно в меру человека сил.Человек начинает замечать на себе крупные куски грязи. И чистится.Свет все ярче. все меньшие куски грязи заметны. А их оказывается все больше. А в Абсолютном Свете Бога заметны такие микроскопические пылинки, но в таком количестве. [**«Бог есть свет, и нет в Нём никакой тьмы!»** (1Ио: 1,5)](http://www.vladyka-ionafan.ru/articles/517) (А.И.Осипов)*Жить – не значит накапливать недостатки, а избавляться от них.(*Симеон Афонский) **Сказываю вам, что так на небесах более радости будет об одном грешнике кающемся, нежели о девяноста девяти праведниках, не имеющих нужды в покаянии.(** Лк. 15,)Поэтому [высшая цель жизни человека](http://www.mirboga.ru/articles/vysshaya-cel-zhizni-cheloveka) – возвращать радость Богу. Лечебница для души.Итак идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святого Духа (Мф.28:19)*Без всякого сомнения, превосходнейшее по достоинству своему из всех зданий земных есть храм, или дом Божий, церковь. Хотя Бог присутствует повсюду, но в церкви присутствие Его проявляется особенным образом, самым ощутительным и самым полезнейшим для человека»(*св. Игнатий Брянчанинов). К[рещение](http://www.pravmir.ru/article_2899.html) является входной дверью в Церковь Христову, через которую человек входит внутрь Её и может пользоваться уже всеми Её дарами. Всеми таинствами, в которых Сам Бог невидимо подаёт Свою помощь в нашем спасении в нашем намерении очистить свою душу от болезней и страстей, которые мы и унаследовали и приобрели сами.И [святитель Димитрий Ростовский](http://days.pravoslavie.ru/Life/life6554.htm) призывает страждущих: *«Всякий врач, хотящий вылечить телесную болезнь, ищет ее причину: от еды ли, от питья или от какого случая пришла. Но учителя церковные говорят, что во всякой болезни повинен грех…Хотим ли от телесных болезней избавиться? Прежде всего, их причину, грех, вылечим покаянием. Ибо и Христос Господь, добрый Врач, желая уврачевать расслабленного телом, вначале расслабление души его, то есть грехи, лечит, говоря: чадо! Прощаются тебе грехи твои. И потом уже: встань, возьми постель твою, и иди в дом твой (Мф. 9:2, 6)»Вот и вы сегодня вошли не просто в красивое здание, а в лечебницу, потому что ощутили себя в отрыве от Бога немощными и больными. Кто то болен тщеславием, кто то жадностью, другой завистью, а кто то чревоугодием и обьядением…. Нет в мире ни одного духовно здорового человека. И неизвестно где больше болезней, в медицине или в духовной части человечества.*И можно ли представить себе, что больной язвой желудка осуждает больного циррозом печени, или больной со сломанной рукой судит больного со сломанной ногой…Конечно же только безумный на такое способен. Точно так же и в духовных наших немощах, можно ли судить друг друга? Может ли жадный судить завистливого, или обжора судить пьяницу, пьяница блудника…? Конечно нет! Все мы ужасные духовные инвалиды . Все мы избиты и изранены . Потому не должно судить никого, хотя бы и собственными очами видел кого согрешающим или коснеющем в преступлении заповедей Божиих, по слову Божию: «**Не судите да не судимы будете**» (Мф 7.1)Христос после своего воскресения являлся своим ученикам во плоти изъязвлённой страшными ранами, которые трогал руками один из учеников, чтоб убедиться в том, что Иисус ожил, а не призрак явился им. Укрепил Он их в вере и повелел им идти по всему миру и научать вере все народы и каждого человека, после чего крестить:- Во Имя Отца и Сына и Святого Духа. **Крещение.**Ваше сегодняшнее крещение - и есть первый шаг к вашему духовному оздоровлению. Израненная душа, облитая слезами покаяния радуется началу спасения. Лишь после этого и тело будет погружено в холодную воду как в холодную и сырую могилу, в которую погребаются сегодня все ваши грехи. Из вод крещальной купели, выходит новый человек. Христианин. В первые века христиан называли христами. Сегодня крещаемому прощены будут все преступления за все годы его жизни. Он как чистый лист бумаги. Но! Характер ваш и все страсти не пройдут сразу и сегодня сами собой ,не исчезнут, хотя бывают такие чудесные случаи, но редко. Как и бывают случаи внезапного полного выздоровления безнадёжных больных в день крещения или после него начинается оздоровление. Это доказывает как слитно живут душа и тело меж собою, и как здоровье одного напрямую зависит от здоровья второго.Но вы так же свободны творить что хотите. Свободны выбирать добро или зло. КРЕЩЕНИЕ – это входная дверь в Церковь. Кто не вошёл в эту дверь тот не вошёл и в Церковь.Церковь составила обряд крещения для человека, который захотел последовать за Христом. Этот обряд напоминает нам таинство венчания жениха и невесты, где невестой является душа крещаемого человека , а Женихом - Сам Христос, Сама Любовь. Для Бога один человек никогда не похож на другого; каждый для Него - единственное в своем роде дитя, и каждому предназначена вся любовь и вся сила Божия. По любви Божией душа стала невестой бессмертного Жениха, чтобы, как в зеркале, отражать в себе Его красоту (Ефрем Сирин).В этом таинстве душа сочетается со Христом и становится его невестой , отрекаясь от всех предыдущих своих грехов и от учителя зла-дьявола. Душа венчается с Великим Мучеником, венчается с Богом, душа венчается с Любовь. Нет более тяжкого труда на земле кроме как трудиться над собой и одерживать победы над страстями и дурной наследственностью, над своими привычками, над своим характером и над своим языком и возделывать в себе любовь к Богу и к каждому своему ближнему. Человек берёт крест на котором будет распинать своего ветхого человека. А с креста не сходят, с креста только снимают. Солёным потом и кровью вы будете добиваться победы над собой, чтоб быть верным Жениху и не возвращаться в плен демонов- мучителей. *Сегодня в душу человека будет всеяно Семя Самого Христа, Нового Адама.*  Для того, чтобы что-то зародилось, по-другому зачалось, нужно ведь семя. И всякое семя несет в себе всю информацию своего первоисточника. Точно как в землю всевается семя и из него вырастает точное подобие первоисточника, так и в нашу душу всеваются семена духовные. Они могут быть от Бога, когда сеет Дух Святой, они могут быть от дьявола, но и сами мы обильно сеем. Мы же часто чуждые нам мысли воспринимаем как свои. Но чаще всего это совсем не наши мысли. Принятое семя от Бога преображает человека. Семя, посеянное дьяволом, разрушает душу человеческую. *Всякое семя прорастает и растет и приносит плод подобный себе*. Так – же и духовные всходы в душе человеческой растут и укореняются. Потому – то не так легко сквернослову отвыкнуть от злословия, не так – то легко вырвать все всходы посеянные в наши души дьяволом, которые с годами укоренились. Человек мыслит словами и на том языке, который ему родной. Семя духовное имеет в себе всю информацию. Оно растет и облекается в мысль. Мысль - же облекается в слово, а слово принимает образ. Ум, мгновенно изучив этот образ принимает решение и дает команду мозгу. А мозг — это своего рода телефонная станция. Он дает команды легким, гортани, языку и губам. Происходит рождение слова. Выражения. И каждое слово, произнесенное нами, есть наше дитя, наш плод за который мы в ответе. Святой Григорий Нисский так и сказал:-« *Всякое произнесённое слово твоё , уже не умрет, но будет жить до Страшного Суда. Оно станет с тобою на Страшном Суде и будет за тебя или против тебя; от слов своих оправдаешься, и от слов своих осудишься* (Мф. 12, 37). Значит, с каким страхом, как осторожно надо произносить каждое слово. И уметь следить за мыслями ,от кого они.Всеянное Семя при крещении, его укоренение и возрастание во многом зависит от самого человека. Расцветёт и даст плоды или засохнет уже назавтра. Одолеть даже одну страсть в себе или даже привычку без помощи Самого Бога невозможно. Ибо за каждой привычкой или страстью скрыт сам дьявол со всеми своими бесами. Незря кто то сказал *–«Следи за своими мыслями - они становятся словами, Следи за своими словами - они становятся поступками, Следи за своими поступками - они становятся привычками, Следи за своими привычками - они становятся характером, Следи за своим характером - он определяет твою судьбу!».*Но после крещения человек теперь может в храме подходить ко всем лекарствам- таинствам Церкви и почерпать из них силу и помощь Самого Бога для исцеления души и тела.Почему спасение возможно только в Церкви Православной? Потому что – это единственное место на земле, где учение Самого Творца Бога через Господа Иисуса Христа ещё не испорчено и не изменено в угоду греховному миру сему, страстям человеческим. Только в Церкви накоплен и сохранён огромный духовный опыт людей за 2000 лет по исцелению души человека. Кто то возразит, что добрым и любвеобильным можно быть и без Бога и без Веры. Да, можно, но не зная и не понимая глубин духовной жизни и всех подводных острых камней в ней, человек способен погубить свою душу этим самомнением и самолечением без призывания на помощьГлавного Врача, Иисуса Христа и Его опытных исцелённых пациентов, которые успешно исцелены были и потому поделились своим опытом выздоровления духовного и достижения святости.. Они теперь называются Учителями Церкви, Святыми отцами.*"Делатель правды человеческой исполнен самомнения, высокоумия, самообольщения; он проповедует, трубит о себе, о делах своих, не обращая никакого внимания на воспрещение Господа (Мф. 6, 1-18); ненавистью и мщением платит тем, которые осмелились бы отворить уста для самого основательного и благонамеренного противоречия его правде: признает себя достойным и предостойным наград земных и небесных. Напротив того, делатель евангельских заповедей всегда погружен в смирение: сличая с возвышенностью и чистотою всесвятых заповедей свое исполнение их, он постоянно признает это исполнение крайне недостаточным, недостойным Бога; он видит себя заслуживающим временных и вечных казней за согрешения свои, за нерасторгнутое общение с сатаною, за падение, общее всем человекам, за свое собственное пребывание в падении, наконец, за самое недостаточное и часто превратное исполнение заповедей"(*Святитель Игнатий Брянчанинов)Без веры в Бога, без Христа невозможно угодить Богу, какие бы подвиги человек не творил.  **« Кто не собирает со Мною, тот расточает..»-** говорит Христос.«И правда, слышится странно: человек совершает высокий подвиг, жертвует жизнью ради ближнего, умирает ради того, чтоб другой мог счастливо жить, - и за душу такого героя можно сомневаться, что она спасена; ему еще может грозить ад? Разве такой поступок не омывает всех грехов человека? - Звучит как будто жестоко. Но посмотрим с другой стороны: если этот герой не ради Христа, не по учению Евангелия, не из веры христианской почерпнул силы в подвиге, если не Христовой силой совершилось это самопожертвование, не во Имя Божие, то тогда выходило бы, что и без веры, и без Христова искупления человек может спастись; значило бы, что в самом падшем человеке сохранилась та сила и чистота, которые достаточны для его оживления, для того, чтоб ему самому вырваться из цепей греха. Тогда зачем понадобилась страшная Жертва Голгофская, зачем учение Христово, Евангелие, Церковь? Зачем таинства, молитвы, посты, подвиги христианские? Тогда было бы достаточно только одного желания нашего и усилия воли, даже и вера не нужна... Как же это? (Архимандрит Лазарь (Абашидзе).Святой Анастасий Синаит, один из ранних отцов Церкви, сказал: «Православие – это истинное представление о Боге и творении». То есть Православие – это правая вера, это – вместилище Истины. Христос сказал: «**Я есть путь, истина и жизнь**», Он – воплощенная Истина. **Жених и невеста** *Что между собой жених и невеста, то и Христос и христианская душа. Невеста жениху обручается. Так и душа человеческая верою обручается Христу, Сыну Божию и омывается банею Крещения. Невеста оставляет дом и родителей и прилепляется к одному своему жениху. Так и христианская душа, обручившаяся с Христом, Сыном Божиим, должна оставить мир и мирские прихоти и прилепиться к одному своему Жениху Иисусу Христу; к чему Святой Дух через пророка увещевает ее: «****Слушай, дщерь, и смотри, и приклони ухо твое, и забудь народ твой и дом отца твоего. И возжелает Царь красоты твоей»*** *(*[*Пс.****44****:11–12*](http://azbyka.ru/biblia/?Ps.44:11-12)*). Невеста одевается в платье цветное и украшается, чтобы понравиться жениху своему. Так и душа христианская должна одеваться в подобающее для нее одеяние и украшать себе внутри, чтобы понравиться своему Жениху, Иисусу Христу. Одеяние души указывает Святой Дух через апостола:* ***«облекитесь, как избранные Божий, святые и возлюбленные, в милосердие, благость, смиренномудрие, кротость, долготерпение»*** *(*[*Кол.****3****:12*](http://azbyka.ru/biblia/?Col.3:12)*).* *Добрая невеста хранит верность своему жениху. Так и душа христианская должна быть верна Иисусу Христу до смерти, о чем Сам Христос ей говорит: «****Будь верен до смерти, и дам тебе венец жизни»*** *(*[*Откр.****2****:10*](http://azbyka.ru/biblia/?Apok.2:10)*). Добрая невеста никого не любит так же или более, чем своего жениха. Так и душа христианская не должна любить никого равно, а тем более сильнее, чем Христа, Жениха своего. Не нравится невеста жениху, когда равную с ним, а особенно, когда большую любовь другому отдает. Так и душа христианская не угодна Христу, когда другое что равно Христу, или, что хуже того, более Его любит. «****Кто любит отца или мать более, нежели Меня, недостоин Меня; и кто любит сына или дочь более, нежели Меня, не достоин Меня»,*** *– говорит Христос (*[*Мф.****10****:37*](http://azbyka.ru/biblia/?Mt.10:37)*). Благородство, честь и достоинство невесты от жениха зависит. Так и души христианской честь, благородство и достоинство от Христа зависит. Чем благороднее жених, тем благороднее бывает и невеста, с ним обрученная. Но так как нет никого более честного, благородного и достойного, чем Христос, Сын Божий, то и для христианской души не может быть большей чести и достоинства, как быть обрученною невестой Христа, Сына Божиего. Честь, благородство и достоинство невесты не видно, пока с женихом своим браком не соединится. Так и души христианской честь и слава не видна, пока браком с Иисусом Христом не соединится в будущем веке.* ***«Возлюбленные, – говорит апостол, – ...еще не открылось, чтó будем****» (*[*1Ин.****3****:2*](http://azbyka.ru/biblia/?1Jn.3:2)*). Покажется слава и достоинство невесты, когда с женихом своим благороднейшим браком соединится. Так откроется превеликая слава христианской души, когда во Втором пришествии Его, браком с Ним соединится. Тогда она подобна будет прекраснейшему своему Жениху. «****Знаем только, что, когда откроется, будем подобны Ему, потому что увидим Его, как Он есть»*** *(*[*1Ин.****3****:2*](http://azbyka.ru/biblia/?1Jn.3:2)*).* *После брака невеста в дом жениха приводится с весельем. Так и душа христианская введется в дом и палату Небесного своего Жениха, Иисуса Христа, с радостью и весельем (*[*Пс.****44****:16*](http://azbyka.ru/biblia/?Ps.44:16)*).* ***«Господь их возвратит, и придут в Сион с радостью и веселием вечным; ибо на главе... их веселье и хвала и радость примет их, удалятся печаль и воздыхание» (***[***Ис.51:11***](http://azbyka.ru/biblia/?Is.51:11)***). После брака бывает пир и веселье. Так и на браке этом будет великая вечеря, радость и веселье. Тогда есть будут, пить будут, радоваться будут, веселиться в веселии сердца будут*** *(*[*Ис.****65****:13–14*](http://azbyka.ru/biblia/?Is.65:13-14)*). Это открылось святому апостолу Иоанну: «****И слышал я как бы голос многочисленного народа, как бы шум вод многих, как бы голос громов сильных, говорящих: Аллилуия! Ибо воцарился Господь*** [***Бог***](http://azbyka.ru/vera_i_neverie/o_boge/) ***Вседержитель. Возрадуемся и возвеселимся и воздадим Ему славу; ибо наступил брак Агнца и жена Его приготовила себя. И дано было ей облечься в виссон чистый и светлый; виссон же есть праведность святых»*** *(*[*Откр.****19****:6–8*](http://azbyka.ru/biblia/?Apok.19:6-8)*).* *Жених радуется о невесте своей, и невеста о женихе своем. Так и возрадуется Христос, Жених Небесный, о душах спасшихся и прославленных.* ***«И как жених радуется о невесте, так возрадуется Господь о тебе****» (*[*Ис.****62****:5*](http://azbyka.ru/biblia/?Is.62:5)*). И души возрадуются о пресладком и прекрасном Женихе своем во веки веков.* ***«Да возрадуется душа моя о Господе; ибо Он облек меня в ризу спасения, одеждою веселия одел меня, как на жениха возложил на меня венец и, как невесту, украсил убранством****» (*[*Ис.****61****:10*](http://azbyka.ru/biblia/?Is.61:10)*). Об этом таинственном обручении и браке говорит Господь через пророка: «Обручу тебя Себе навек, и обручу тебя Себе в правде и суде, в милости и щедротах. И обручу тебя Себе в вере, и ты познаешь Господа» (*[*Ос.****2****:19–20*](http://azbyka.ru/biblia/?Hos.2:19-20)*). И апостол говорит христианам: «****я обручил вас единому мужу, чтобы представить Христу чистою девою****» (*[*2Кор.****11****:2*](http://azbyka.ru/biblia/?2Cor.11:2)*). Постараемся, возлюбленный христианин, очистить себя покаянием и души наши украсить одеждой добродетелей. Да угодим Небесному нашему Жениху, Иисусу Христу, и примет нас в небесный Свой и вечный чертог*.(Святитель [Тихон Задонский](http://azbyka.ru/otechnik/Tihon_Zadonskij) )Предостережения. Что же ожидает те души, которые сегодня сочетаясь с Богом и став живой частичкой Его тела, частью Церкви, обещая быть верным Жениху своему-Христу Богу, а уже завтра забывают о данном обещании? Своевременны и слова недавней проповеди святейшего патриарха Кирилла *-"Если же человек перестает наблюдать за самим собой, он с легкостью делает ошибки, совершает грехи и преступления. Ведь Иуда не родился предателем. Наверное, вступая в круг ближайших учеников Спасителя, он и представить себе не мог, что предаст Господа. Но где-то произошел внутренний надлом, где-то были сняты внутренние тормоза, так что финалом стали предательство Божественного Учителя и самоубийство.Пример Иуды должен предостеречь каждого из нас от легкомысленного отношения к своей внутренней духовной жизни.* (Патриарх Кирилл .Москва 2013) "- Ешь, пей веселись!!! Бери от жизни ВСЁ! -вновь и вновь будет внушать вам дьявол. И уже сегодня кто то по приходе из храма сочинит гульбища и пьянки, отмечая это великое событие-Крестины. И внявший становится желанной добычей дьявола. Его цель- посмеяться над душой крещённого. Духовная блудница - это верующий человек, который, пообещав свою девственность Жениху - Христу, всё ещё гуляет «налево», к «старому мужу», кем является дьявол, плоть самого человека и в целом весь мир сей. **«Прелюбодеи и прелюбодейцы! не знаете ли, что дружба с миром есть вражда против Бога? Итак, кто хочет быть другом миру, тот становится врагом Богу»** ([Иак.4:4](http://azbyka.ru/biblia/?Jac.4:4)). Блудница - это тот верующий, который хочет и Жениха-Христа не потерять и не может отказаться от любимого, старого «мужа». Поэтому такой верующий принимает только вид  духовного брата, оставаясь при этом грешником. С такими «братьями» Павел призывал даже не сообщаться: **«Я писал вам в послании — не сообщаться с блудниками; впрочем не вообще с блудниками мира сего, или лихоимцами, или хищниками, или идолослужителями, ибо иначе надлежало бы вам выйти из мира сего. Но я писал вам не сообщаться с тем, кто, называясь братом, остается блудником, или лихоимцем, или идолослужителем, или злоречивым, или пьяницею, или хищником; с таким даже и не есть вместе»** ([1 Кор.5:11](http://azbyka.ru/biblia/?1Cor.5:11)). Дьявол своей добычи просто так не оставит, и в конце концов утянет в вечные адовы мучения. Спросите, а что же Бог? Почему не вступился? Ответ один - Бог сегодня больше чем вступается за вас. Он принимает вас в Своё Тело в этом таинстве и даже обещает вам сверхъестественные возможности и даже стать наследниками Царствия Его Небесного. Если имеете веру, сможете наступать на змея и на скорпиона, сможете исцелять и даже воскрешать мёртвых, сможете и горы передвигать… Ничего нет невозможного для верующего и любящего христианина. Первые христиане, почти каждый из них, одним прикосновением руки мог исцелить любого больного. Но самое чудо из всех чудес вы можете уже начать творить уже сегодня, это исправлять в себе испорченную свою душу, ориентируясь на Христа, Который Сам на Кресте распял свою пречистую Плоть за нас. Безгрешный за грешных, чистый за нечестивых . И мы этим примером призваны распинать свою грешную плоть, не давая ей властвовать над душой . Сам Господь сказал: **тесны врата и узок путь, ведущие в жизнь, и немногие находят их'** (Мф. 7, 14).*Не думайте, что крещение решит все наши проблемы в жизни. Всё зависит от нашего искреннего глубокого покаяния. А крещение- это уже результат покаяния и веры. В противном случае можете и 100 раз окреститься и никакого крещения с нами не произойдёт. А в Церкви крестят только один раз в жизни ,как и человек рождается в мир всего один раз. Нашего покаяния, нашего стремления стать лучше, более всего страшится дьявол. Он теряет в вас опору. Теряет раба своего*.(А.И.Осипов)По внушению дьявола первые люди в Раю захотели воровски без труда стать богами. И вот вы наплевав на дьявола и на все его дела, в прямом смысле плюёте слюной на запад. По сути вы покидаете его «духовный гарем» и объявили ему войну, встав в одни ряды со всеми христианами, со всеми ангелами и архангелами небесными, со всеми святыми угодниками божиими. Бежать с этого поля боя уже не получится.Здесь или вечная победа будет или вечная погибель. Победа гарантирована только тому, кто теперь не оторвётся от Христа и будет соединён с Ним молитвою и всеми богослужебными святыми таинствами в Церкви. До последнего дня, до последнего своего вздоха будет идти война. В молитвах у Бога вы будете просить не только здравия и благополучия, но и терпения ,смирения… .А вот приобретаются то они как раз через искушения, т.е. через испытания, где закаляются просимые эти качества. Вас могут незаслуженно обругать, оскорбить, побить, у вас могут украсть, вам будут завидовать, вас лишат чего то…и т.д. и т. п. Вы не посмеете более оскорбить своего подчиненного по привычке , вы не сможете укрывать налоги от государства и проводить какие то махинации в деле, разорить конкурента. Не сможете украсть даже ржавого гвоздя и одного киловатта электроэнергии. Если у вас торговый бизнес, то вы прекратите торговать пивом , водкой и табаком.Если вы думаете что войдя в храм рядом с вами все находящиеся люди, , являются тотально-гуманными, просвещенными, толерантными, высококультурными, здоровыми, и т.д. то однажды ваше очарование обернется разочарованием. Точно так же как вы войдя в поликлинику видите вокруг себя различных больных. Где и врачи такие же люди и точно так же болеют и умирают. Так и в храме собираются все больные и душой и телом, в том числе и священники и епископы. Они ведь из тех же людей и того же общества. Не с Небес они свалились к нам. Потому можете услышать и заполучить иногда то от чего пытались скрыться в Церкви. И начинают шарахаться и в конце концов покидают храм…А зря. Разве вы убегаете из стен больницы, когда видите рядом больных и увечных. И здесь вы в окружении тяжко болящих.  "Церковь — это не собрание святых, а толпа кающихся грешников"(Прп. Ефрем Сирин) Тем и отличаются сыны Божии, что живут они в скорбях; а мир гордится роскошью и покоем. (Исаак Сирин)*Православие не может быть "удобным", если оно конечно, не подделка. Без боли в сердце нельзя прикоснуться к Богу***.** *(*Иеромонах Серафим Роуз*).* О мирской суетеКогда священник совершает таинство Крещения, в одной из молитв он просит Бога о том, чтобы будущему христианину удалось в своей жизни избежать мирской суеты. Что такое мирская суета? Суета — это чрезмерные земные привязанности, дела, заботы и попечения. Обычно мы недооцениваем опасности всего этого. Однако суета очень опасна, потому что похищает у нас нашу жизнь, наше время, наши силы и в конечном итоге — нашу бессмертную душу. И об этом нас предупреждает Христос в Евангелии.  **Смотрите же за собою, чтобы сердца ваши не отягчались объедением и пьянством и заботами житейскими, ..**Лука 21:34,35) Заботы — это нечто страшное для духовной жизни. Они — великий яд, убивающий человека. Не только духовную жизнь, но и мирскую, да и человеческие отношения. Видите рушащиеся семьи? А почему? «Мне некогда «Когда же у тебя не будет работы?»Заботы, заботы, заботы — они убивают человека. А в итоге ты остаёшься ни с чем... Духовный человек должен знать меру. Определи себе меру. Скажи: хватит! Довольно на этот день! Не продолжай дальше, остановись, брось! Пришёл домой — выключи телефоны, отложи другие заботы, ты сейчас дома, посвяти своё время семейству, самому себе и Богу.(Митрополит Лимассольский Афанасий (Николау)Излишнее попечение о вещах житейских свойственно человеку неверующему и малодушному. И горе нам, если мы, заботясь сами о себе, не утверждаемся надеждою нашею о Боге, пекущимся о нас. ( Серафим Саровский) А если кого то послала бабушка -"целительница" креститься, ибо она не "лечит" некрещеных, то знайте, что это вам предложил сделать сам дьявол, чтоб насмеяться над Церковью, над вами и над крещением. Ибо крещения всё равно с вами не произойдёт, так как Бог видит ваши намерения. Видимость обряда получите от священника, а от Бога ничего! И вам следует прямо сию минуту покаяться за эту дерзость . «-Если ты лицемеришь, люди крестят тебя ныне, а Дух Святой крестить не будет***". (***Св.Кирилл Иерусалимский*)*Лучшей и главной целью крещения является только и только решимость изменить себя в лучшую сторону. **Ищите же прежде Царствия Божия и правды Его, и сия вся приложатся вам** [Мф. 6, 25, 26, 33]. … И знайте, что уже после крещения, всякий ваш член вашего организма, уже перестаёт принадлежать только вам, но принадлежит и Христу . **«Разве не знаете, что тела ваши суть члены Христовы? Итак отниму ли члены у Христа, чтобы сделать [их] членами блудницы? Да не будет!»** (1 Кор. 6, 15) И потому вы уже не можете их использовать в грех. Глаза да не засматриваются куда не следует, руки да не воруют отныне, ноги да не ходят для греха ….даже пьянство и курево , хохмачество и сквернословие, и многое и многое другое должно быть отвергнуто вашей душой. Ибо можно ли представить Христа в роли вора или блудника, можно ли представить Его курящим и пьяным ругающимся матом?…. Нет!Если Ветхий Завет запрещал убивать, блудить ,прелюбодействовать…то Христос для тех кто Его примет, утяжелил эти требования. Ты крещённый ? Значит не можешь даже внутри себя тихо ненавидеть ближнего, не то что ударить или обругать. Ты не можешь даже смотреть и любоваться красавицей, проходящей мимо ,или на картинке ….Если вы ещё НЕ ГОТОВЫ начать менять себя после сегодняшнего таинства крещения то поостерегитесь участия в нём. Ибо опасно не покинув «гарем» сатаны , соединиться с Богом. Если живёте в «гражданском браке» а проще говоря даже не зарегистрированными в ЗАГСе ,то вы в блуде, и если способны совершить аборт, если ненавидите кого то, берёте взятки, торгуете наркотиками или табаком и алкоголем, крадёте, скверно ругаетесь матом, злоупотребляете алкоголем и куревом…и т.д то остерегитесь сегодня обещать Богу верность.Если пришли лишь потому что все ведь крестятся, то убегайте отсюда ибо вы можете ещё более повредиться, а в лучшем случае лишь ничего не получить. Почитайте о Православии, прочтите Евангелие, пообщайтесь со священниками и уже опытными верующими знакомыми и друзьями, посетите Воскресную школу. И читайте, читайте, читайте…. Евангелие и книги святых отцов Церкви. Хорошо подготовьтесь к крещению, и уж потом креститесь. Не пожалеете.И пусть предупреждением станут вам слова святителя Тихона Задонского *:-«Христианин, помни обеты, данные не человеку, но Богу при святом Крещении. Страшно солгать Богу! Бог поругаем не бывает. Взыщет Он с тебя обеты твои, когда позовёт тебя к Себе на Суд.Там ты увидишь, кому ты солгал, не сохранив обетов своих. Вспомни их ныне и покайся, и твори дела, достойные твоих обетов. Чтобы не с ложью явиться на Суд и не разделить участь со лживыми... Сами угрозы Божий есть знак Его милосердия к грешникам; Бог грозит казнью для того, чтобы они пришли в чувство, оставили прежнюю злую жизнь и к Нему обратились с покаянием. По-разному Бог призывает грешника к покаянию то изнутри совести его, то обещанием благ, то угрозой наказаний; а если всем этим грешник пренебрегает, тогда его, как нераскаянного, постигает суд Божий* (Святитель Тихон Задонский*).***Должен христианин, как обновившийся Божией благодатью, к лучшему стремиться, расти во Христе и приходить «в мужа совершенного – Еф.4:13. Но он в худшее впадает и делается злее язычника и идолопоклонника. Такому крещение будет в обличение в день Суда Христова, если не покается, и не исправится, и не омоет скверн своих сокрушением сердца и слезами»** *Не прельщайтесь, братия мои, воистину человеколюбив и милосерден Господь. Исповедуя это и я, и на милосердие Его уповая, надеюсь, что буду спасен. ... Напротив, Бог накажет их еще строже, чем нечестивых и неверных.*(Преподобный Симеон Новый Богослов*)*Каждый крещённый призван терпеливо нести свой жизненный крест.*Что значит нести свой крест? Это значит идти по жизни по своему пути, начертанному для каждого Промыслом Божиим, и на этом пути подъять именно те скорби, что попустит Господь. Дал обеты монашества - не ищи женитьбы, связан семьей - не стремись к свободе от детей и супруги.* *(*Архимандрит Иоанн Крестьянки*н)***Ибо если, избегнув скверн мира чрез познание Господа и Спа-****сителя нашего Иисуса Христа, опять запутываются в них и по-****беждаются ими, то последнее бывает для таковых хуже первого.** **Лучше бы им не познать пути правды, нежели, познав, возвра-****титься назад от преданной им святой заповеди. Но с ними слу-****чается по верной пословице: пес возвращается на свою блевоти-****ну, и: вымытая свинья идет валяться в грязи**(2 Пет.2:20 22)**О покаянии.**Кто не падает, тот и не поднимается. Когда на этом пути вы вдруг оступитесь или даже страшно упадёте, знайте что в Церкви, к которой вы принадлежите, есть много спасительных исцеляющих средств. И называются они таинствами Церкви. В них в тайне от нашего зрения и ощущений, Сам Бог своею Благодатью подаёт силы для исцеления как души так и тела. Спасительное таинство для упавшего на пути спасения - это покаяние.Где пред невидимым Богом, в присутствии священника, вы искренне признаёте свои ошибки и проступки, и по вашей молитве священник будет молить Господа, чтоб Он простил ваши падения и ошибки, и примирился с вами. Вы же стараетесь более не повторять этих ошибок и продолжать трудный путь духовного восхождения в Царство Божие. Этот путь с падениями и подъемами займёт у вас всю вашу жизнь до последнего вздоха.Дьявол не оставит вас ни на минуту своими искушениями. Помните, что это злейший дух, который всегда в нашу голову влагает свои установки, как радиостанция в радиоприёмник. И каждый день и каждую минуту вы должны уметь делать всегда правильный выбор в своих мыслях, словах, желаниях, действиях, .. всё сверять с Евангелием.Спросите -: Но зачем мы так уж очень нужны дьяволу? Дабы ответить на это, я приведу чьё то мнение о том ,что дьявол остаётся дьяволом даже и потому, что он считает себя таким же господином над людьми как и Бог. Будучи вором, насильником и убийцей , этот лжец показывает ,что в подчинении его всегда и во все века и времена огромное число людей. Ибо волю дьявола падшие люди охотнее исполняют чем Волю Божию. Потому святых подвижников всегда мало. Даже эта гордыня не даёт ему покаяния. Не значит ли что это и мы не даём ему каяться? Но участь дьявола и всех демонов, и всех людей служащих ему – одна, это ад - геенна огненная. Ежеминутно идёт борьба в каждом сердце человеческом, между Богом и дьяволом. И побеждает там тот, на чью сторону встанет человек.**О младенцах**.Кто то спросит -"А как крестить безсознательных младенцев?" .На этот вопрос ответ даёт многовековой опыт Церкви. Раньше дети крещены были по вере родителей и крёстных-восприемников. Родители и все восприемники становились поручителями пред Богом за этого младенца ,обещая что он будет выращен и воспитан их стараниями истинным христианином . Ответственность всех поручителей ПРЕогромна пред Богом, рисково ,но и спасительна. Привить за десятилетия этому человечку все качества настоящего христианина. Научить его Вере, молитве, общению с Богом. И если кто скажет, что я был крещён в детстве и потому не несу ответа пред Богом, ибо за меня решали родители, тут уместными будут слова святого Симеона Нового Богослова:  **«***Крещение принявшие в младенчестве и недостойно прожившие всю жизнь, будут иметь большее осуждение, чем некрещёные, как поругавшие... святую одежду Христову».*Однажды преподобный Макарий шел по пустыне и, увидев лежавший на земле череп, спросил его: "Кто ты такой?" Череп отвечал: "Я был главным языческим жрецом. Когда ты, авва, молишься о находящихся в аде, мы получаем некоторое облегчение". Преподобный спросил: "Каковы эти мучения?" "Мы находимся в великом огне, отвечал череп, - и не видим друг друга. Когда же ты молишься, мы начинаем немного видеть друг друга, и это служит нам некоторым утешением". Услышав такие слова, преподобный прослезился и спросил: "Есть ли мучения еще более жестокие?" Череп ответил: "Внизу, глубже нас, находятся те, которые познали Имя Божие, но отверглись Его и заповедей Его не соблюдали. Они терпят еще более тяжкие муки**.**  **И пойдут сии в муку вечную, а праведники в жизнь вечную.**(Мф.25,46) **Христианское учение о любви к человеку.***(*Святитель Николай Японский)*Но что значит подлинно любить человека? Все возвышенное трудно поддается логическому определению. Как сказать, что такое христианская жизнь в любви, если сила ее проявляется больше всего в терпении? Любовь долго терпит, милосердствует, не завидует и никогда не превозносится, Любовь не гордится, не безчинствует, не ищет своего, не раздражается и не мыслит зла. Любовь покрывает собой множество недостатков и противоречий; не потворствует, но, прикрывая, изживает. Где любовь, там всегда доверие, где любовь, там всегда и надежда. Любовь все переносит, потому что сильна. Истинная любовь постоянна, не иссякает и некогда не перестает.Этот гимн любви прозвучал впервые в устах первых апостолов христианства. Мы привели его целиком словами святого апостола Павла:* **Будьте братолюбивы друг к другу с нежностью, - писал он римским христианам, в почтительности друг друга предупреждайте** *(*[*Рим.12:10*](http://azbyka.ru/biblia/?Rom.12:10)*). Именно любовь – ни вера, ни догматика, ни мистика, ни аскетизм, ни пост, ни длинные моления не составляют истинного облика христианина. Все теряет силу, если не будет основного – любви к человеку. Даже самое дорогое, что есть для христианина, - вечная жизнь – обусловливается тем, любил ли человек в жизни своей людей, как братьев своих. Святой апостол Иоанн Богослов учил:* **Мы знаем, что мы перешли из смерти в жизнь, потому что любим братьев; не любящий брата пребывает в смерти** ([1 Ин.3:14](http://azbyka.ru/biblia/?1Jn.3:14)). **Кто говорит: «я люблю Бога», а брата своего ненавидит, тот лжец: ибо не любящий брата своего, которого видит, как может любить Бога, Которого не видит?** *(*[*1 Ин.4:20*](http://azbyka.ru/biblia/?1Jn.4:20)*).С особой силой говорит об этом апостол Павел:* **Если я говорю языками человеческими и ангельскими, а любви не имею, то я – медь звенящая или кимвал звучащий. Если имею дар пророчества, и знаю все тайны, и имею всякое познание и всю веру... а не имею любви, то я ничто. И если я раздам все имение мое и отдам тело мое на сожжение, а любви не имею, нет мне в том никакой пользы** *(*[*1 Кор.13:1-4*](http://azbyka.ru/biblia/?1Cor.13:1-4)*)Около двух тысяч лет назад евангельская проповедь о любви к человеку, подобно молнии, озарила древний мир. Евангелие принесло в мир новые духовные ценности: веру, надежду, любовь. Но любовь, по словам апостола, - больше. Она есть совокупность совершенств!Христианская религия требует от человека постоянного восхождения. Требование служения людям пронизывает все Евангелие.* **Сын человеческий не для того пришел, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих** *(*[*Мф.20:28*](http://azbyka.ru/biblia/?Mt.20:28)*).Христос учил:* **Вы знаете, что князья народов господствуют над ними, и вельможи властвуют ими; но между вами да не будет так: а кто хочет между вами быть большим, да будет вам слугою** *(*[*Мф.20:25-26*](http://azbyka.ru/biblia/?Mt.20:25-26)*). На прощальном вечере Христос Сам омыл ноги своим ученикам. Поясняя Свой поступок, Он сказал****:* Если Я, Господь и Учитель, умыл ноги вам, то и вы должны умывать ноги друг другу**. *(*[*Ин.13:14*](http://azbyka.ru/biblia/?Jn.13:14)*). Это пример того, как сильные мира сего должны служить человечеству.* **Носите бремена друг друга, и таким образом исполните закон Христов** *(*[*Гал.6:2*](http://azbyka.ru/biblia/?Gal.6:2)*). Евангелие требует скромности в делах любви, которая несовместима с лицемерием.* **Когда творишь милостыню, не труби перед собою... Пусть левая рука твоя не знает, что делает правая** *(*[*Мф.6:2-4*](http://azbyka.ru/biblia/?Mt.6:2-4)*).В христианской религии большое значение имеют праздники и посты, которые основаны на Священном Писании. Обращаясь к людям, пророк Исаия говорит:* **Таков ли пост, который Я избрал, (то есть Господь установил) день, в который томит человек душу свою, когда гнет голову свою, как тростник, и подстилает под себя рубища и пепел? Это ли назовешь постом и днем, угодным Господу? Вот пост, который Я избрал: разреши оковы неправды, развяжи узы ярма, и угнетенных отпусти на свободу, и расторгни всякое ярмо; раздели с голодным хлеб твой, и скитающихся бедных введи в дом**. *(*[*Ис.58:5-8*](http://azbyka.ru/biblia/?Is.58:5-8)*).Таково было понимание поста еще в древние времена. А вот что говорит тот же пророк о праздниках:***Если ты удержишь ногу твою (то есть поступки) ради субботы от исполнения прихотей твоих во святый день Мой, и будешь называть субботу отрадою, святым днем Господним... не будешь заниматься обычными твоими делами... то будешь иметь радость в Господе** *(*[*Ис.58:13-14*](http://azbyka.ru/biblia/?Is.58:13-14)*). (Еврейское слово «суббота» означает «покой». У христиан вместо субботы празднуется воскресенье).Книжники фарисеи укоряли Христа за то, что он нарушал субботу. Они полагали, что можно служить Богу, забывая о человеке. Но Христос им сказал****:* Суббота для человека, а не человек для субботы** *(*[*Мк.2:27*](http://azbyka.ru/biblia/?Mk.2:27)*). Эта идея пронизывает все Евангелие. Человечность – это есть основа христианской религии.(*Святитель Лука Крымский Войно -Ясенецкий ).*Если пройдешь мимо страждущего брата твоего, то никакая молитва не поможет тебе.* (Симеон Афонский)*Сначала полюби тех, кому хочешь рассказать о Христе, затем сделай так, чтобы они тебя полюбили, а потом говори им и Христе.(Святитель Николай Японский)* Предельно просто и кратко так же выразил свои мысли и русский писатель-«Я уверен, что смысл жизни для каждого из нас — просто расти в любви.» (Лев Толстой)     **Суд Христов** Не оправдывай себя. Предоставь Богу тебя оправдать.Разве не в этом заключалось [Адамово](http://azbyka.ru/dictionary/01/adam-all.shtml) падение? Когда Бог спросил Адама: «Может быть, ты вкушал от древа, с которого Я возбранил тебе вкушать?», [Адам](http://azbyka.ru/dictionary/01/adam-all.shtml) не сказал: «Да, Боже мой, согреших», но стал оправдываться: «Жена, которую Ты мне дал, дала мне от древа, и я ел». Тем самым он все равно сказал Богу: «Это Ты виноват, потому что Еву сотворил Ты». Но разве [Адам](http://azbyka.ru/dictionary/01/adam-all.shtml) был обязан слушаться Еву в этом вопросе? Бог задал тот же вопрос и Еве, но и она начала оправдываться: «Змей прельстил меня» ([Быт.3:11–13](http://azbyka.ru/biblia/?Gen.3:11-13)). Если бы Адам сказал: «Согрешил, ошибся, Боже мой», если бы [Ева](http://azbyka.ru/dictionary/06/eva-all.shtml) тоже признала свою ошибку, то все опять встало бы на свои места. Но нет: оба они стали наперебой себя оправдывать.(Паисий Святогорец)Игумен Никон (Воробьев) сказал:*Очень легко ты себе прощаешь сама. А простит ли Господь?Не оправдывай себя никакими обстоятельствами, не обвиняй никого, кроме себя. В самооправдании гибель. Это голос бесов. Смирись пред Богом и людьми*.Бандит на кресте был оправдан Христом и первым вошёл в Рай , лишь потому что не оправдывал он себя, но обличил сам себя недостойного. О Страшном суде Своем говорит сам Иисус Христос: **"Наступит время, в которое все находящиеся в гробах услышат глас Сына Божия и изыдут творившие добро в воскресение жизни, а делающие зло в воскресение осуждения**" ([Ин. 5:28,29](http://azbyka.ru/biblia/?Jn.5:28,29)). Отсюда видно, что пред наступлением последнего суда все умершие, по гласу Сына Божия, оживут, и добрые люди воскреснут для вечной жизни блаженной, а злые люди — для вечного осуждения. Картина Страшного Суда разительно изображена также самим Иисусом Христом в следующем: — **"Когда придет Сын человеческий во славе Своей, и все святые Ангелы с Ним: тогда сядет на величественном престоле Своем, и соберутся пред Ним все народы; и отделит одних от других, так как пастырь отделяет овец от козлов; и поставит овец по правую у Себя сторону, а козлов по левую. Тогда скажет Царь стоящим у Него по правую сторону: — придите, благословенные Отца Моего, наследуйте царство, уготованное вам от создания мира! Потому что, когда Я алкал, вы дали Мне есть; когда жаждал, вы напоили Меня; был странником, вы приняли Меня; был нагим, вы одели Меня; когда был болен, вы посетили Меня; был в темнице, вы пришли ко Мне. — Тогда праведники в ответ на это скажут Ему: — Господи! когда мы видели Тебя алчущим, и накормили? или жаждущим, и напоили? Когда также мы Тебя видели странником, и приняли? или нагим, и одели? И опять, когда мы Тебя видели больным, или в темнице, и посетили Тебя? — На это скажет им Царь: — истинно говорю вам: если вы сделали это хотя одному из этих меньших Моих братьев; то сделали Мне. — Тогда скажет и стоящим по левую сторону: — подите от Меня, проклятые, в огонь вечный, приготовленный диаволу и ангелам его! Потому что алкал Я, и вы не дали Мне есть; жаждал, и вы не напоили Меня; был странником, и не приняли Меня, нагим, и не одели Меня; больным, и в темнице, и не посетили Меня. — Тогда и они скажут Ему в ответ: — Господи! когда мы видели Тебя алчущим, или жаждущим, или странником, или нагим, или больным, или в темнице, и не послужили Тебе? — Но Он скажет им: — истинно говорю вам: если вы не сделали этого ни одному из этих меньших; то не сделали и Мне. — И пойдут эти в муку вечную, а праведники в жизнь вечную"** ([Мф. 25:31-46](http://azbyka.ru/biblia/?Mt.25:31-46)). Закроет ли наше благополучие нам глаза на то, что **жизнь имеет глубину, и смысл, и цель,** и что **мы устремлены к встрече с Богом**, и что эта встреча будет последним и поистине страшным судом, если в нас не найдется любви – чистой, подлинной любви?..(митрополит Сурожский Антоний)Так что запомните –ВСЁ что мы сделали людям в этой жизни, мы сделали Богу. Доброе сделали человеку- доброе Богу сделали. Злое сделали человеку- злое Богу сотворили.  **«Отец не судит никого, но весь суд отдал Сыну…. и дал Ему власть производить суд, потому что Он есть Сын человеческий»** ([Ин.](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%95%D0%B2%D0%B0%D0%BD%D0%B3%D0%B5%D0%BB%D0%B8%D0%B5_%D0%BE%D1%82_%D0%98%D0%BE%D0%B0%D0%BD%D0%BD%D0%B0)[5:22](https://ru.wikisource.org/wiki/%D0%9E%D1%82_%D0%98%D0%BE%D0%B0%D0%BD%D0%BD%D0%B0_%D1%81%D0%B2%D1%8F%D1%82%D0%BE%D0%B5_%D0%B1%D0%BB%D0%B0%D0%B3%D0%BE%D0%B2%D0%B5%D1%81%D1%82%D0%B2%D0%BE%D0%B2%D0%B0%D0%BD%D0%B8%D0%B5#5:22), [Ин.](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%95%D0%B2%D0%B0%D0%BD%D0%B3%D0%B5%D0%BB%D0%B8%D0%B5_%D0%BE%D1%82_%D0%98%D0%BE%D0%B0%D0%BD%D0%BD%D0%B0)[5:27](https://ru.wikisource.org/wiki/%D0%9E%D1%82_%D0%98%D0%BE%D0%B0%D0%BD%D0%BD%D0%B0_%D1%81%D0%B2%D1%8F%D1%82%D0%BE%D0%B5_%D0%B1%D0%BB%D0%B0%D0%B3%D0%BE%D0%B2%D0%B5%D1%81%D1%82%D0%B2%D0%BE%D0%B2%D0%B0%D0%BD%D0%B8%D0%B5#5:27))Как судить? Может ли Любовь судить? Ведь Он - Любовь? По любви и будет судить. Он Сам прошёл все тяготы человеческой жизни , прожив 33 года во плоти человека. Он испытал всё Сам на Себе вплоть до предательства и жестокой смерти. Потому и судить может лишь Он. Только знающий всю душу, всё нутро человека может судить о нём. Кто из нас способен хотя бы прочитывать все мысли человека, видеть внутренние слёзы покаяния души? Никто! Только Бог это может. И потому Он будет стараться оправдывать даже самого скверного грешника. Он будет искать для оправдания даже самую малую добродетель в подсудимом. Не найдя же ничего в его оправдание, огорчится, и нераскаянная душа пойдёт в муки вечные..Так что мы по сравнению с Ним – жестокие судьи, несправедливые. Судим по наружности будучи совершенно слепыми в мире духовном. Потому Христос и запретил нам судить людей. Мы всех направо и налево судим и поносим, не пытаясь находить оправданий для грешника. И потому мы несправедливые судьи и плохие христиане. Ибо по нашему отношению к грешникам и можно определить какие мы христиане. **Не судите, да не судимы будете, ибо каким судом судите, таким будете судимы; и какою мерою мерите, такою и вам будут мерить.** (От Матфея 7:1,2)*«Не судите никого; где - суд, там нет любви. Господь-Любовь, чтобы спасать нас. На суд же Он придет во втором Страшном и Славном Своем пришествии, и тогда суд без милости не сотворшим милости. А как всех жалко, как все изранены, искалечены. Господь не теряет надежды и самого скверного готов облобызать и лобызает*.»-(о.Иоанн Крестьянкин)Это является призванием всех христиан. Если христиане увлекаются судом, то они берут на себя чужие обязанности. И к тому же мы подвергаем себя серьёзной опасности. Потому что Иисус сказал, что если мы начинаем судить других людей, то и мы будем судимы той же меркой, какой мы судим их. Наша задача состоит в том, чтобы спасать погибающее человечество. Мы можем это делать различными путями, но нам важно понять одно: спасение противоположно суду. Суд — это вынесение приговора виновным. Спасение — это усилия, предпринимаемые для того, чтобы спасти виновных от суда. Иисус не пришёл, как Бог Судья. Он пришёл спасти нас от суда. И мы, Его последователи, призваны нести не суд, а спасение этому миру. **Ибо суд без милости не оказавшему милости; милость превозносится над судом**. (Иакова 2:13) **И если кто услышит Мои слова и не поверит, Я не сужу его, ибо Я пришел не судить мир, но спасти мир.** (От Иоанна 12:47)Св. Симеон Новый Богослов говорит, что на суде не то зачтется человеку, что он делает, а то, кто он есть: подобен ли он Иисусу Христу, Господу нашему, или же совершенно отличен от Него. Он говорит: “В будущей жизни христианин не будет испытываем на предмет того, отрекся ли он от всего мира ради любви Христовой, или раздал ли он свое имущество бедным, воздерживался ли он и соблюдал ли пост накануне праздников, или молился ли он, сокрушался ли и оплакивал ли свои грехи, или делал ли он что-либо еще доброе в своей жизни, но он будет тщательно испытан, имеет ли он со Христом сходство такое, как сын со своим отцом”.Бог хочет миловать, а не судить. Суд является необходимостью, а не Его желанием. Нам очень важно увидеть это, чтобы сосредоточиться на милости, а не на суде. Когда мы начинаем судить, мы не будем проявлять милость, считая, что люди, которых мы судим, получают заслуженное наказание. И, наоборот, когда мы проявляем милость, когда мы молимся и ходатайствуем за людей, которые страдают, мы не будем осуждать. *«Каждый человек должен готовиться к ответу за свою жизнь, но когда наступит конец света, никто из людей не знает и знать не может».(*Патриарх Алексий !!)**От рая до ада.** **Ад**– по словопроизводству значит место, лишенное света, тьма (Мф. 8, 12; 22, 13; 25, 30),  то есть духовная темница, где до Страшного суда пребывают души умерших, грехом отчужденных от лицезрения Божия и соединенного с ним света и блаженства. Также адом называется  в Священном Писании место наказания, где духи зла и не покаявшиеся грешники будут пребывать после страшного суда (см. Откр. 20, 13 и след. (Быт. 37, 35, Чис. 16, 30, 33. Пс. 15, 10 и др.)К духовному миру мы можем лишь условно применять понятия нашего материального мира. Ад, скорее всего является и вместилищем, и состоянием души одновременно. Человек – единственное существо во всех мирах, простертое от ада до рая. Проследите человека на всех его путях, и вы увидите, что все его пути ведут либо в рай, либо в ад. В человеке нет ничего, что не завершалось бы или раем, или адом. Диапазон человеческих мыслей, человеческих чувств, человеческих расположений больше и ангельского, и дьявольского. Ангельского, потому что человек может пасть даже до дьявола; дьявольского, потому что он может подняться даже до Бога. А это означает: и [зло](http://azbyka.ru/vera_i_neverie/o_prirode_zla/), и добро человеческие бесконечны, вечны, ибо добро уводит его в вечное царство добра – рай, а [зло](http://azbyka.ru/vera_i_neverie/o_prirode_zla/) – в вечное царство зла: ад. ( преподобный [Иустин (Попович)](http://azbyka.ru/otechnik/Iustin_Popovich) Для чего же человек призван менять себя изнутри? Да потому что и ад и рай начинаются именно внутри сердца человека. Бог же человека без участия самого человека не меняет, т.е. Бог человека без самого человека не спасает. Эта притча говорит о том, что куда бы человек не попал, он всегда останется таким, каким есть на самом деле.*Попал человек в рай. Смотрит, а там все люди ходят радостные, счастливые, открытые, доброжелательные. А вокруг все прекрасно. Походил он, погулял, понравилось. И говорит архангелу: — А можно посмотреть, что такое ад? — Хорошо. Приходят они в ад. Человек смотрит, а там все так же как и в раю: та же обычная жизнь, только люди все злые, обиженные, видно, что плохо им тут. Он спрашивает у архангела: — Тут же все вроде так же, как и в раю! Почему они все такие несчастные, злые и измученные? — А потому что они думают, что в раю лучше.*(Из книги А.И.Осипова.)Какова же вечная участь тех, кто не старался жить добродетельно, а проводил жизнь в страстях, во зле, а то и вообще в Бога не верил?Как же проявляют себя эти неизжитые страсти в том мире? Приведу мысль игумена Никона (Воробьева): «*Страсти в тысячу раз более сильные, чем на земле, будут, как огнем, палить тебя без какой-либо возможности утолить их*» . Вот почему христианство как религия любви напоминает; помни, человек, ты не смертное, а бессмертное существо и потому готовься к бессмертию. И великое счастье христиан, что они знают об этом и могут готовиться. Напротив, перед каким ужасом оказывается после смерти неверующий и незнающий! Страсти – это обман, это наркотик, это прелесть! По смерти и происходит выявление реального действия страстей, реальной их жестокости. Все наши грехи совершаются, когда душа соединена с телом. Душа без тела ни добро творить, ни грешить не может. Отцы определенно говорят, что вместилищем страстей является душа, а не тело. Корни страстей не в теле, а в душе. Даже самые грубые телесные страсти коренятся в душе. Поэтому они и не гаснут, не исчезают со смертью тела. С ними человек выходит из этого мира. В связи с этим приведу и мысль святого Исаака Сирина, великого подвижника VII века и бесспорного авторитета в духовной жизни: «*Если человек говорит, что лишь для того, чтобы явлено было долготерпение Его, мирится Он с ними [грешниками] здесь, с тем, чтобы безжалостно мучить их там, – такой человек думает невыразимо богохульно о Боге.., Такой [человек]... клевещет на Него*» . «Где любовь, там нет возмездия; а где возмездие, там нет любви. Любовь, когда совершает добрые дела или исправляет прошлые поступки, не воздает тем самым за дела прошлого. Но заботится она о том, что наиболее полезно в будущем: она исследует грядущее, а не прошедшее» . «Хотя и [говорится] о ярости, гневе, ненависти и прочем применительно к Создателю, мы не должны представлять, что Он также и делает что-либо из гнева, ненависти или зависти. Многие образы употреблены в божественных Писаниях по отношению к Богу, которые весьма далеки от естества Его» . «Он [Бог] ничего [не делает] ради возмездия, но взирает на пользу, которая должна произойти от Его [действий]. Одним из таких [предметов] является геенна... Не для того милосердней Владыка сотворил разумные существа, чтобы безжалостно подвергнуть их нескончаемой скорби – тех, о ком Он знал прежде их создания, во что они [превратятся после сотворения], и которых Он [все-таки] сотворил» .]Св.Исаак Сирин: «*Если бы Царство и геенна с самого появления добра и зла не были предусмотрены в сознании благого Бога нашего, тогда не были бы вечными помыслы Божии о них; но праведность и грех были известны Ему прежде, чем они проявили себя. Таким образом, Царство и геенна суть следствия милости, которые в своей сущности задуманы Богом по Его вечной благости, а не [следствия] воздаяния, даже если Он и дал им имя воздаяния*»Св.Иоанн Златоуст: «Потому Он [Бог] и уготовал геенну, что Он – благ» . Эти слова указывают на то, что для человека с адским состоянием души невыносимо пребывание с Богом, и Господь по Своей благости дает возможность такому существу быть вне Себя. То есть Бог, до конца сохраняя неприкосновенной свободу разумной твари, проявляет свою благость по отношению к ней тем, что предоставляет ей возможность быть «там», где она может быть. Ибо «адские муки, – как писал прот. С. Булгаков, – происходят от нехотения истины, ставшего уже законом жизни»Словом – непрерывное страдание, поскольку у самого человека нет «какой-либо возможности утолить их«! Плюс к этому бесы прельщают нас и затем разжигают и многократно усиливают действие наших страстей.Св.Иоанн Дамаскин пишет: "*грешники преданы будут огню вечному не такому вещественному, как у нас, но такому, какой известен одному Богу"* (Точное изложение православной веры).св. Феофан Затворник"*Пойдут праведники в жизнь вечную, а осатаневшие грешники - в муку вечную, в сообщество с бесами. Кончатся ли эти муки? Если кончится злоба сатанинская и осатанение, то и муки кончатся. А кончатся ли злоба сатаны и осатанение? Посмотрим и увидим тогда... А до того будем верить, что как жизнь вечная не имеет конца, так и мука вечная, угрожающая грешникам, не будет иметь конца. Никакое гадание не доказывает возможности прекращения сатанинства. Чего не видел сатана по падении своем! Сколько явлено сил Божиих! Как сам он поражен силой Креста Господня! Как доселе поражается этой силой всякая его хитрость и злоба! И все ему неймется, все идет против: и чем дальше идет, тем больше упорствует. Нет, никакой нет надежды исправиться ему! А если ему нет надежды, то нет надежды и людям, осатаневшим по его действию. Значит, и аду нельзя не быть с вечными муками".***Святое Писание о Любви.***Возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим, и всею душою твоею, и всею крепостию, и всем разумением твоим. Сия есть первая и наибольшая заповедь.*Вторая же подобная ей: Возлюби ближнего твоего, как самого себя. *на сих двух заповедях утверждается весь закон и пророки.*([От Матфея](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9E%D1%82_%D0%9C%D0%B0%D1%82%D1%84%D0%B5%D1%8F) 22:37-40)*«Заповедь новую даю вам, да любите друг друга; как я возлюбил вaс , так и вы да любите друг друга; потому узнают все что вы Мои ученики если будете иметь любовь между собою.»(* Иоанна 13:34-35.)*Кто говорит: «я люблю Бога», а брата своего ненавидит, тот лжец: ибо не любящий брата своего, которого видит, как может любить Бога, Которого не видит? (1Иоан.4:20).* *«…любовь покрывает все грехи» (*Прит. 10:12) *«…ибо крепка, как смерть, любовь; люта, как преисподняя, ревность; стрелы ее - стрелы огненные; она пламень весьма сильный. Большие воды не могут потушить любви, и реки не зальют ее. Если бы кто давал все богатство дома своего за любовь, то он был бы отвергнут с презреньем.»* (П.Песней 8:6−7)*«Более же всего имейте усердную любовь друг ко другу, потому что любовь покрывает множество грехов.»* (1 Пет. 4:8)*«Любовь познали мы в том, что Он положил за нас душу Свою: и мы должны полагать души свои за братьев.»* (1 Иоан. 3:16)*«…потому что любовь от Бога, и всякий любящий рожден от Бога и знает Бога. Кто не любит, тот не познал Бога, потому что Бог есть любовь. В любви нет страха, но совершенная любовь изгоняет страх, потому что в страхе есть мучение. Боящийся несовершен в любви»* (1 Иоан. 4:7−8,18) *«Любовь же состоит в том, чтобы мы поступали по заповедям Его»* (2 Иоан. 6)*«Любовь да будет непритворна*…» (Рим. 12:9)*«Любовь не делает ближнему зла; итак любовь есть исполнение закона»* Рим. 13:10) *«Если я говорю языками человеческими и ангельскими, а любви не имею, то я — медь звенящая или кимвал звучащий. Если имею дар пророчества, и знаю все тайны, и имею всякое познание и всю веру, так что могу и горы переставлять, а не имею любви, — то я ничто. И если я раздам все имение мое и отдам тело мое на сожжение, а любви не имею, нет мне в том никакой пользы. Любовь долготерпит, милосердствует, любовь не завидует, любовь не превозносится, не гордится, не бесчинствует, не ищет своего, не раздражается, не мыслит зла, не радуется неправде, а сорадуется истине; все покрывает, всему верит, всего надеется, все переносит. Любовь никогда не перестает, хотя и пророчества прекратятся, и языки умолкнут, и знание упразднится. А теперь пребывают сии три: вера, надежда, любовь; но любовь из них больше.»* (1 Кор. 13:1-13) *«Более же всего облекитесь в любовь, которая есть совокупность совершенства»* (Кол. 3:14) *«Цель же увещания есть любовь от чистого сердца и доброй совести и нелицемерной веры» (1 Тим. 1:5)*  *«Заповедь новую даю вам, да любите друг друга; как Я возлюбил вас, так и вы да любите друг друга»* (Иоан. 13:34) *«Мужья, любите своих жен, как и Христос возлюбил Церковь и предал Себя за нее»* (Еф. 5:25; Кол. 3:19)*«Вы слышали, что сказано: люби ближнего твоего и ненавидь врага твоего. А Я говорю вам: любите врагов ваших, благословляйте проклинающих вас, благотворите ненавидящим вас и молитесь за обижающих вас и гонящих вас, да будете сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Ибо если вы будете любить любящих вас, какая вам награда?»* (Матф. 43:46) *«…станем любить не словом или языком, но делом и истиною»* (1 Иоан. 3:18)*«Плод же духа: любовь…»* (Гал. 5:22) *«Все у вас да будет с любовью»* (1 Кор. 16:14) *«…постоянно любите друг друга от чистого сердца»* (1 Петр. 1:22)*«Возлюбленные! будем любить друг друга…»* (1 Иоан. 4:7)**Будет всеобщее воскресение.**Апостол Павел говорит**: «Христос воскрес из мертвых, первенец из умерших. Ибо как смерть через человека, так чрез человека и воскресение мертвых. Как в Адаме все умирают, так во Христе все оживут» (**[1 Кор.15:20, 21, 22](http://azbyka.ru/biblia/?1Cor.15:20,21,22)).В момент всеобщего воскресения тела умерших людей изменятся, по существу своему тела будут те же самые, которые мы теперь имеем, но по качеству будут отличны от нынешних тел – они будут духовны – нетленны и бессмертны. Изменятся тела также и тех людей, которые, будут еще живы во время второго пришествия Спасителя. Апостол Павел говорит: **«сеется тело душевное, восстает тело духовное ... не все мы умрем, но все изменимся, вдруг, во мгновение ока при последней трубе: ибо вострубит, и мертвые, воскреснут нетленными, а мы (оставшиеся в живых) изменимся» (**[1 Кор.15:44, 51, 52](http://azbyka.ru/biblia/?1Cor.15:44,51,52)).*«И изыдут творившие добро, в воскресение жизни, а делавшие зло – в воскресение осуждения» (*[Ин. 5:29](http://azbyka.ru/biblia/?Jn.5:29))*"Человек, облеченный в тело, способен был для жительства в раю, в котором ныне способны пребывать одни святые и одними душами своими, в который войдут и тела святых по воскресении. Тогда эти тела оставят в гробах дебелость свою, усвоившуюся им по падении, тогда соделаются духовными, явят в себе те свойства, которые им даны были при сотворении. Тогда человеки снова вступят в разряд святых духов и в открытое общение с ними. Образец тела, тело и дух, видим в теле Господа нашего Иисуса Христа по Его воскресении".*Свт. Игнатий Брянчанинов*"Воскресение Господне является обновлением человеческого естества, и оживлением, и воссозданием, и возвращением к бессмертной жизни первого Адама, который через грех был поглощен смертью и снова отошел в землю, из которой был создан".*Свт. Григорий Палама*"Воскресение для всех одинаково: в великий день обновления восстанут все: и добрые, а вместе и злые. Для всех одинаково воскресение, потому что восстанут все в одно время. Но различно воздаяние, потому что каждому воздано будет по правде, каждый приходит и поселится в той стране, какую себе сам уготовил".*Прп. Ефрем Сирин**Что уготовано любящим Бога.**Не видел того глаз, не слышало ухо, и не приходило то на сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его"(1 Кор. 2, 9) «Чего не видел глаз, не слышало ухо и что не приходило на сердце человеку ,как можно измерить и высказать? Поистине это невозможно. Даже если мы стяжали все это и имеем внутри себя от Бога, давшего нам это, и то нисколько не можем ни умом того измерить, ни словом объяснить.»  (Преподобный Симеон Новый Богослов)**Почему мир погибнет.**Почему миру всё таки наступит неизбежный конец? Почему мир погибнет? Потому что люди более избирают себе то, что противно Богу, но приятно дьяволу. Не хотят слышать Бога и вместо очищения своих душ они из поколения в поколения, уже на генетическом уровне накапливают в себе злое. Ибо всякий нераскаянный грех наносит рану и на генотип человека, которое наследуется его потомством. Ежедневно на планете исчезает по вине человека один вид или растений или живого существа. Ненасытное служение своим страстям, часто извращённым до безумия. Мировое сообщество уже на самом высоком уровне навязывает всякие дикие, даже не присущие зверям извращения, в том числе узаконивает содомию, инцест и педофилию, выдавая их за ценности человечества. Смена полов в знак противления Воле божией о человеке. Повсеместное зло и войны. Узаконенное жестокое убийство детей во чреве матери и приготовления из этих зародышей всяческих медицинских снадобий для красоты своих тел, разбор трупов на органы и вживление их в тела других людей, похищение людей для убийства на органы, по сути это уже узаконенное людоедство. В Англии же существует и фирма по производству элитных изделий из человеческой кожи. Всё происходит по согласию: человек до смерти завещает свою кожу, а после его смерти родственники получают оплату. Потому заказывать и носить изделия из человеческой кожи вполне законно. Уже созревает план у мироправителей о внедрении в жизнь людоедства. Готовят население постепенно. По ТВ показывали шоу где два друга съедали по кусочку жареного мяса отрезанного у них. Есть на Западе мясные лавки, где развешаны муляжи человеческих окровавленных частей тела . Существуют дорогие рестораны где блюда готовят из жертв аборта в натуральном виде….И к этому тихо готовят сатанисты- правители всё человечество используя высокие технологии СМИ . Конечно же по прямому внушению самого дьявола. Потому стойте на страже у главных окон, через которые дьявол легко проникает в ум, это глаза и уши. Любая картинка или слово способно храниться в сознании до 20 лет и никто не знает когда она сработает для погубления души.Христианство на протяжении всех двух тысяч лет своего существования готовило человечество к нынешним временам. Трезвение ума, смирение, упражнения в посте и молитве, приобщение Тела и Крови Христовых — всё это для реального богообщения, без которого нет христианина. И богообщение — единственно возможное условие противостояния злу. Человек слишком немощен сам по себе: он слеп и глух, эгоистичен, подвержен прихотям и похотям. Истинные понятия о Любви сегодня нагло заменены и словом «любовь» названо распутство и похоть во всех извращениях, которые воспеваются со всех сцен певцами, писателями и поэтами. Поэтому каждый человек должен ежеминутно следить , что входит в его ум, откуда эти мысли ? От Бога ли, от сатаны, или от самого себя. Вместо возделывания Земли, мы выгрызаем нашу планету, как черви - гнилое яблоко, превращая ее в мусор. Стараясь не думать о том, что второго завоза ресурсов не будет, и новую планету нам никто не выдаст. Единственные, кто против этого - те, кто верят, что пришли в этот мир не для того чтобы потреблять, переваривать, исторгать и брать на это кредиты. люди как паразиты просто уничтожают всё у себя под ногами и отравляют воздух . Человеческий искусственный мир повредил мир, который создал когда то Бог. Ведь все, что Он сотворил, Его же и радовало, о том свидетельствуют слова Писания – «И увидел Бог ,что это хорошо!». Но не может радовать Его наш сегодняшний мир, который мы творим сами, без Его любви и плоды нашего творчества Его тоже не радуют, ибо не служит мир наш тем целям, которые Он нам сообщил в святом Евангелии. Мир этот отнимает огромные средства, огромное количество времени и в суете служит отвлечению от Истинного Творца и Его прославления в нас. Такой ли мир творить и возделывать призывал Он людей в Эдеме? Конечно же нет. Иссякает Любовь в людях, это значит люди удаляют от себя Бога, а без Него – всё ничто. И недалек тот день и тот час когда Тот же Бог предаст огню весь мир нами осквернённый, тот мир, который мы так сумели испортить. А потом прозвучит Его Слово: «СЕ, ТВОРЮ ВСЁ НОВОЕ». Но это будет уже без нас. Вот что говорит Слово Божие о людях пред концом истории мира нашего.**Ибо люди будут самолюбивы, сребролюбивы, горды, надменны, злоречивы, родителям непокорны, неблагодарны, нечестивы, недружелюбны, непримирительны,  клеветники, невоздержны, жестоки, не любящие добра, предатели, наглы, напыщенны, более сластолюбивы, нежели Боголюбовы,   имеющие вид благочестия, силы же его отрекшиеся (2 тим.2:2-5). Ибо, когда будут говорить: "мир и безопасность", тогда внезапно постигнет их пагуба, подобно как мука родами постигает имеющую во чреве, и не избегнут (1 фесал.5:3). Придет же день Господень, как тать ночью, и тогда небеса с шумом прейдут, стихии же, разгоревшись, разрушатся, земля и все дела на ней сгорят** (2.петр.2:10).**Заключение.** Человек призван Богом искать не наслаждения себе в жизни временной, но искать Бога Который и есть Любовь. Которого человек предал в Раю. Искать всю жизнь, всем сердцем, всею душой и всеми своими делами. Искать Того, Который искупил вину человеков. Искать Любовь. Искать всегда и везде. И при этом неважно кем ты родился, «белым пушистеньким кроликом» ибо - это не твоя заслуга, или «серым злым волком с клыками»- это не твоя вина. В бедной семье ты родился - это не твоя вина или в царском дворце – это не твоя заслуга. Красивым и умным родился ты - это не твоя заслуга или не очень – то и это не твоя вина. Главное – ты родился и Промыслом Божиим поставлен в самые лучшие условия для своего вечного спасения. Важно лишь то, оценил ли ты это? Принял ли это как Дар Божий и стал ли ты Человеком в жизни шёл ли ты к Любви, и искал ли Её, и в Ней ли ты живёшь теперь, и в Ней ли сделаешь последний свой вздох, благословляя каждого ближнего твоего. Если так, то по Слову Самого Христа – **«Если и умрёшь, то оживёшь…и воскреснешь в последний день.»** Смерти нет! Ибо её победил Христос, её победила Любовь. АМИНЬ. ***Текст составил р.б. Николай Суртаев. 2014 г.*** |